
Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)12

УДК: 821.161.2.09:793.3.046:398.41
Грень Вікторія Сергіївна,

кандидатка філологічних наук,
Наукова бібліотека Львівського національного університету імені Івана Франка

ОБРАЗ САЛОМЕЇ В УКРАЇНСЬКІЙ ЛІТЕРАТУРІ:  
ДЕМОНІЧНИЙ ТАНЕЦЬ ЮНКИ І МОТИВ ДЕКАПІТАЦІЇ

У статті проаналізовано архетипний образ Саломеї та мотив декапітації, репрезентований у текстах художньої літе-
ратури та в образотворчому мистецтві. Візуальна та вербальна інтерпретація цього сюжету досить чисельна, вона транс-
формувалася від безіменної танцівниці, доньки Іродіади, до образу фатальної звабниці, а відтак сюжет замкнувся лише на 
постаті Саломеї. Міметичне насильство (за Р. Жираром) на ранніх етапах конструювання архетипного образу Саломеї витіс-
нилося образом холоднокровної красуні доби fin de siècle, з елементами демонізації та еротизації образу. Найбільш яскраво ця 
теза відображена у візуальному відтворенні постаті Саломеї, яке рухалося від символічного зображення дівчини, яка танцює, 
до екстатичного образу жінки із девіантними маркерами. Українська література та мистецтво відгукнулися не чисельними 
інтерпретаціями образу Саломеї, проте досить цікавими реакціями на тексти інших культур. Найбільш знаковим авторським 
відтворенням архетипного образу Саломеї стала п’єса Оскара Вайлда, яка набула резонансу в українському культурному просто-
рі. Театральна постановка «Саломеї» О. Вайлда у 1919 році у Києві спричинила низку поетичних реакцій, зокрема П. Филиповича, 
М. Зерова, а згодом на ці тексти своєю інтерпретацією Саломеї відгукнувся Є. Маланюк. Загалом в українській художній літера-
турі архетипний образ Саломеї постає у негативній інтерпретації, де її трансцендентна й демонізована постать – уособлення 
концепту зла. Тож Саломея – це «солодке й необорне зло», як писав Є. Маланюк. 

Ключові слова: Саломея, Іродіада, Іван Предтеча, декапітація, усікновення, пафосформель, «міметичне насильство», інтер-
медіальність.

Viktoriia Hren,
Candidate of Philological Sciences,

Scientific Library of Ivan Franko National University in Lviv

THE IMAGE OF SALOME IN UKRAINIAN LITERATURE:  
THE DEMON GIRL`S DANCE AND THE MOTIVE OF DECAPITATION

The article analyzes the archetypal image of Salome and the motif of decapitation what was represented in literary texts and in art.The 
visual and verbal interpretation of this plot is quite numerous, it transformed from a nameless dancer, who was a Herodia’s daughter, to 
the image of a fatal seductress, and then the plot was limited to the figure of Salome. Mimetic violence (according to R. Girard) in the early 
stages of constructing of the archetypal image of Salome was replaced by the image of a cold-blooded beauty of the fin de siècle era, with 
elements of demonization and eroticization of the image. This thesis is most vividly reflected in the visual representation of the figure of 
Salome, that changes from a symbolic image of a dancing girl to an ecstatic image of a woman with deviant signs. In Ukrainian literature 
and art the image of Salome does`t represented numerically, but rather in interesting reactions to other cultures texts. The most significant 
authorial interpretation of the archetypal image of Salome was Oscar Wilde's play, which gained resonance in the Ukrainian cultural space. 
The theatrical production of «Salome» by A. Wilde in 1919 in Kyiv caused a number of poetic reactions, in particular from P. Filipovych, 
M. Zerov, and later E. Malanyuk responded to these texts with his interpretation of Salome. In general, in Ukrainian fiction, the archetypal 
image of Salome appears in a negative interpretation, where her transcendent and demonized figure is the personification of the concept of 
evil. Therefore, Salome is «sweet and irresistible evil», according to J. Malanyuk.

Keywords: Salome, Herodias, John the Baptist, decapitation, mutilation, pathosformel, "mimetic violence", intermediality.

Актуальність теми. Неодноразово письменники у своїх літературних пошуках зверталися до сталих сюжетів і образів, 
що акумулювали в собі віковий досвід світовідчуття людства й резонанси культурно-історичних процесів. Одним із таких 
універсальних конструктів постав архетипний образ Саломеї, загадкової юнки, яка одним жестом вирішила долю Івана 
Предтечі. До сюжету про доленосний танець Саломеї у своїх дослідженнях звертались: Б. Берт, В. Джордан, С. Ліпперт, 
В. Рід та інші. Проте в українському літературознавчому дискурсі сюжетові про фатальну танцівницю було відведено над-
то мало уваги. Тож мета цієї статті – проаналізувати інтерпретацію та побутування архетипного образу Саломеї, а також 

Грень В. С. Образ Саломеї в українській літературі: демонічний танець юнки 
і мотив декапітації. Наукові записки Національного університету «Острозь-
ка академія» : серія «Філологія» : науковий журнал. Острог : Вид-во НаУОА, 
2025. Вип. 27(95). С. 12–17.

Отримано: 15 липня 2025 р.

Прорецензовано: 1 вересня 2025 р.

Прийнято до друку: 18 вересня 2025 р.

email: za_viktoria@ukr.net

ORCID ID: https://orcid.org/0009-0005-8393-6393

DOI: http://doi.org/10.25264/2519-2558-2025-27(95)-12-17

 
 

КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА  
ТА ПРАГМАТИКА



Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)

ISSN 2519-2558 
КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА ТА ПРАГМАТИКА

13

© В. С. Грень

мотиву про усікновення голови Івана Предтечі в українській літературі. Предмет дослідження – особливості функціонуван-
ня і творчої ретрансляції архетипного образу Саломеї та мотиву декапітації в українській літературі. Для кращого розумін-
ня контексту й особливостей репрезентації сюжету про фатальну танцівницю об’єкт дослідження охоплює не тільки тексти 
художньої літератури, але й образотворчі. 

Виклад основного матеріалу дослідження. Ім’я дівчини, яка нібито танцювала на Іродовому бенкеті, знаємо завдяки 
юдейському історику Йосипу Флавію. У «Юдейських старожитностях» він згадує про Іродіаду, яка всупереч законам ви-
йшла заміж за зведеного брата свого чоловіка, маючи від першого свого шлюбу доньку Саломею. Однак у євангельських 
текстах імені танцівниці не зазначено. «Танцювала посеред гостей дочка Іродіядина», – йдеться у Євангелії від Матвія 
(Мт. 14:6). Євангельські тексти оминають ім’я молодої дівчини, яка зажадала отримати на тарелі голову Івана Предтечі, так, 
ніби воно не важливе. В «Апокаліпсисі Богородиці», одному з найдавніших грецьких списків, що датується ХІ ст., сказано: 
«І побачила Всесвята жінку, підвішену за язик, і на шиї у неї був змій, що подирав рота їй. І спитала Всесвята архангела: 
«Хто це така, і в чому гріх її?» І сказав архістратиг: «Це Іродіада, через яку було стято голову Іоанові Предтечі» (Сирцова 
2000: 249). Цікаво, що це єдиний випадок історично персоніфікованої грішниці в «Апокаліпсисі», зауважує О. Сирцова. 
В оригінальному грецькому тексті Святого Письма чітко вказано на статус фатальної танцівниці, адже вжито слово, яке 
позначає дівчину, але не жінку – «korasion», латинський текст теж означує її як «puella» (Baert 2019: 170). Отже Саломея – 
юна дівчина, і це нібито знімає з неї відповідальність за фатальне бажання. Таку її інфантильну дію можна окреслити тим, 
що французький критик Р. Жирар назвав «міметичним бажанням» та «міметичним насильством», адже дівчина (дитина!) 
чинить зло за намовою матері, оскільки Саломея спочатку «чистий аркуш бажання, але за мить вона стає на вершину міме-
тичного насильства» (Baert 2019: 171). «Вона ж вийшла, і спиталася матері своєї: Чого маю просити? А та відказала: Голови 
Івана Хрестителя...» (Мк. 6: 24–25). У тексті Євангелія Саломеї не залишено часу на роздуми чи сумніви: між запитанням до 
Іродіади та вимогою страти Івана Предтечі – імпульс, мить, інтенція. Дівчина не знає, чого вимагати за свій танок в Ірода, 
тому бажання висловлює її матір, а відтак Саломея «квапливо» повертається у бенкетний зал і просить «негайно» подати їй 
на таці голову Предтечі. Це пришвидшення руху/дії – ніби продовження дійства танцю, крещендо, яке завершилось апогеєм 
мовчання і застиглого жаху від усвідомлення трагізму загибелі Івана Хрестителя. Ремінісценція Агнця Божого на дискосі, 
принесеного в жертву жіночим примхам, – кульмінація демонічного танцю. 

Сюжет усікновення голови Івана Предтечі становить певну передумову офіри, яку Бог покладе на вівтар світу за від-
куплення гріхів людства – Свого Сина. Це топос невинної жертви, який повторюється упродовж біблійної історії: жертовне 
вбивство Авеля, Авраамова жертва, декапітація Івана Предтечі – жертва Христа як кульмінація. Перемогу ангелів над 
воїнством диявола в «Апокаліпсисі» віщує те, що поверження сил зла сталося завдяки крові агнця, якого покладено на офі-
ру від заснування космосу – це як символічне попередження про майбутню жертву Сина Божого за спасіння світу (Сирцова 
2000: 93). До Христової офіри такою префігурацією слугує саме жертва Івана Предтечі. Це досить чітко простежується в 
іконографічній традиції зображення стятої голови пророка: Саломея отримує голову на тарелі (дискосі) – алюзія Євхаристії. 
Візуальна культура відгукнулась на мотив декапітації низкою творів, що символізують жертву святого Агнця. Так, напри-
клад, дискос із зображенням стятої голови пророка, оздоблений агатом, що зберігається у соборі Генуї, символізує жертву 
Христа-Агнця Божого – дискос як символ звершення Євхаристії (пізніше, на початку 14 ст., до оздоби було додано орна-
мент виноградної лози) (Baert 2019: 173). Отже можна припустити, що на ньому тіло Агнця Божого (голова Івана Предтечі) 
та його кров (оздоба таці рубінами ніби вказує, що голова пророка досі кровоточить).

Візуальна інтерпретація сюжету усікновення досить чисельна. Так, наприклад, Мікеланджело да Караваджо на по-
лотнах «Саломея з головою Іоанна Хрестителя» (відомо дві роботи художника за цим сюжетом) акцентує на контрасті 
постатей: вродлива жінка, Саломея, тримає у руках тацю з відсіченою головою пророка, а позаду неї – стара, вся у зморшках 
жінка. Митець підкреслює контраст чистоти, юности й ніжности із жахливим вчинком. Привертає увагу постать вартового, 
який подає дівчині голову Івана Предтечі. Караваджо зображує його у двох варіантах: перший – вартовий із докором про-
тягає Саломеї відсічену голову, у погляді чоловіка зневага, його корпус розвернений так, ніби він готовий одразу ж піти, 
і це мить, коли його рука застигає над тацею, – ось-ось голова Предтечі торкнеться дискоса, проте жертовна кров уже 
пролилась; у другому варіанті – вартовий відвертається від дівчини, яка вже тримає голову пророка на таці, і така позиція 
вартового ніби демонструє його прагнення відмежуватися від Саломеї, усім єством він демонструє бажання відкинути 
свою причетність до страти. Підсилює сюжетну лінію постать старої жінки на задньому плані, стара і потворна вона ніби 
уособлює смерть, яка огортає всю сцену – смерть, до якої щойно торкнулася зовсім юна Саломея. До сюжету усікновення 
голови Івана Хрестителя зверталися також Андреа Соларіо, Бернардо Луіні, Артемізія Джентілескі та інші. Цих художників 
об’єднує одна манера зображення – виразний докір у погляді вартового, який кладе щойно стяту голову на тарель перед 
Саломеєю. Андреа Соларіо на картині «Саломея з головою Івана Хрестителя» (перша половина 16 ст.) зображує вартового, 
який намагається зазирнути в очі дівчині, у його погляді – осуд, він з докором протягує голову пророка перед очі юнці, 
однак Саломея, опустивши голову, ховає свій погляд. Загострено саме цей момент докору й жаху на картині Джентілескі 
«Саломея з головою святого Івана Хрестителя» (1610–1615 рр.): Саломея не витримує натиску й докору вартового, він 
дивиться в очі дівчині, але вона ховає погляд, а її корпус відхилений від чоловіка. Ця уникаюча манера юнки підкреслює її 
провину в тому, що сталося, – ніби на якусь мить вона засоромлена за свій вчинок, її постать на картині пасивна супроти 
напруги й осуду з боку вартового, який ніби прагне, щоб Саломея подивилась у вічі своїй жертві.

У сюжеті про Саломею деякі дослідники вбачали і певну містифікацію цього образу. Поведінка юдейської жінки була 
чітко реґламентована. Релігійна і соціальна незначущість жінок зумовлювала замовчування участи жінки та нівеляцію її 
суб’єктности, винятком могли бути тільки статусні особи. У часи Ісуса Христа жінка в юдейському суспільстві хоч і була 
насамперед матір’ю, сповненою милосердям та любов’ю в контексті служіння сім’ї, проте завжди підпорядкована владі чо-
ловіка (Б’янкі 2020: 18). Тож малоймовірно, що Саломея із матір’ю брали участь у бенкеті, як виняток – тільки під час уро-
чистої частини. «Вона ж вийшла, і спиталася матері своєї» (Мк. 6:24) – може свідчити, що Іродіада перебувала за межами 
зали, де відбувався бенкет. Отже обидві жінки за такою логікою не могли бути присутніми на бенкеті. Проте Ірод Антипа 
був тим, хто зневажив звичаєві приписи, наголошує В. Джордан (Jordan 2012: 7). Взявши собі за жінку дружину свого брата, 



Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)

ISSN 2519-2558
КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА ТА ПРАГМАТИКА

14

© В. С. Грень

Ірод порушив закон: «Бо до нього Іван говорив: Не годиться тобі її мати!» (Мт. 14:4). Заохочений танцем Саломеї (натяк на 
інцест), тетрарх легковажно пообіцяв їй будь-яку винагороду, а відтак поплатився за свою хтивість. 

Учинок тетрарха варто інтерпретувати у контексті екзистенційного вибору, який відчитуємо у тексті Г.  Флобера 
«Іродіада». Апогеєм дилеми для Ірода стала страта пророка: «По тому Маннеї дав голову Антіпі. По щоках тетрарха поко-
тилися сльози. Світильники гасли. Гості розійшлися, і в залі лишився тільки Антіпа; стиснувши руками скроні, він усе ще 
дивився на стяту голову. А Фануїл стояв посеред великого нефа, простерши руки, і шепотів молитви» (Флобер 1987: 589). 
Смерть пророка виправдана її призначенням – сповістити про пришестя Христа. Мотив усікновення – передвісник спасіння, 
проте наказ тетрарха стратити Йоканаана детермінує його людський вибір, іспит совісти та особистісну відповідальність.

Іродіаду Г. Флобер зображує підступною і холоднокровною жінкою, яка сплітає тенета інтриг так майстерно, що не 
цурається використати власну доньку як знаряддя для досягнення своєї мети. Марнославна і владолюбна Іродіада заради 
влади нівелює традиції та залишає свого першого чоловіка, щоб поєднатися з Антипою, відтак тетрарх стає в її руках ма-
ріонеткою. Іродіада готувалася до свого підступу заздалегідь, сподіваючись, що молода й зваблива Саломея сподобається 
Антипі: «Зійшовши на поміст, вона відкинула серпанок. Це була колишня Іродіада, така, як замолоду. Потім вона пусти-
лася в танок (…) Рухи дівчини виражали ніби зітхання, а все її єство – таке томління, що не можна було сказати, чи вона 
оплакує бога, чи завмирає від його пестощів» (Флобер 1987: 586). Флобер описує танок царівни під час бенкету, що, звісно, 
порушувало традиційні устрої, підсилюючи ницість ситуації негідною поведінкою публіки: Ветілій порівнював молоду 
красуню з мімом, Авл блював, а тетрарх поринув у свої марення. Автор влучно конструює мить тиші, що передує міметич-
ному насиллю й фатальному вирокові: «Я хочу, щоб ти дав мені на тарелі голову…» (Флобер 1987: 587). Шалений танок 
завмирає і серед бенкету настає така тиша, що чути клацання пальців на галереї, а далі прозвучить – «голову Йоканаана!» 
Її деструктивна сила скерована на жертву, навіть їм’я якої юна танцівниця забула. Адже Саломея – лише знаряддя помсти. 
Письменник майстерно використовує мотив тиші, щоб закцентувати напругу і трагізм сцени –клацанням пальців тишу 
перервала Іродіада, нагадуючи доньці про її справжнє призначення. 

У тексті Флобер протиставляє дух тілесному, де плоть безсила й нетривка, позбавлена сенсів без духу як божественної 
присутности у творінні, плоть тлінна й незграбна, це тільки плоть: «Гостре лезо меча, ковзнувши зверху донизу, зачепило 
щелепу. Судома стягнула куточки рота. Вже скипіла кров заплямувала бороду. Стулені повіки були бліді, наче мушлі...» 
(Флобер 1987: 589). Привабливе й молоде чи мертве й спотворене – це лише тлінне тіло, що не має цінности без присут-
ности в ньому божественного. Флобер протиставляє демонічне та божественне. Проте після перемоги смерти звершиться 
Воскресіння як найвищий прояв тріумфу агапе. 

Потужний сплеск інтерпретацій образу Саломеї спричинила п’єса Оскара Вайлда. Ще у студентські роки він захопився 
сюжетом про доньку Іродіади із повісти Г. Флобера. Це був час, коли художня візуалізація Саломеї в інтерпретації Г. Моро 
викликала неабиякий резонанс під час експонування у 1876 році у межах Паризького весняного салону, який відвідав 
тоді і сам Г. Флобер. А згодом О. Вайлд мав нагоду відкрити для себе незавершену поему французького поета-символіста 
С. Малларме «Іродіада», що його остаточно полонила. Джерелом натхнення також послужив текст Г. Гайне «Атта Троль» 
(1843 р.) (Fitzsimons 2017: 66–77). Оскар Вайлд прагнув зробити свою Саломею найбільш промовистою, проте не тільки 
вербально. Він був прихильником «тотального театру», тож п’єса повинна б промовляти до глядача всіма можливими 
ефектами, автор навіть хотів створити атмосферу запахів, але художник Грем Робертсон все ж відмовив його від такого екс-
перименту (Fitzsimons 2017: 71). На роль Саломеї Оскар Вайлд запросив Сару Бернар, постать якої та сценічні інтерпретації 
органічно відгукувались як на роботи Г. Моро, так і О. Вайлда, адже, на його думку, ця жінка мала вдачу «орієнтальну, 
котячу, ласкаву, нервову… витончено диявольську, яку б тільки можна було сподіватись побачити» (Fitzsimons 2017: 72). 
Одержимість танцівниці смертю та сексуальністю перегукувалась із образом Саломеї, її спокусою та осудом Йоканаа-
на, мистецтво Бернар викликало у публіки захват і застереження водночас (Fitzsimons 2017: 76). Проте через цензуру та 
ув’язнення Вайлда танцівниця так і не втілила його мистецький задум. 

В авторській інтерпретації Саломея постає підступною спокусницею, відкинута пристрасть якої спонукає її вимагати 
стяту голову пророка. До того ж вчинок царівни маркований інцестом, адже Ірод обіцяє дівчині місце її матері: «Саломеє, 
ходи сюди, сядь біля мене. Я дам тобі трон матері» (Вайлд 2018: 40). Винуватицею смерті пророка О. Вайлд зображує саме 
пасербицю Ірода, адже Іродіада забороняє донці танцювати і звинувачує тетрарха у хтивості: «Тобі не слід дивитися на неї! 
Вічно ти на неї витріщаєшся!» (Вайлд 2018: 36). Все ж Саломея погоджується станцювати для вітчима в обмін на голову 
Йоканаана, але не за намовою матері: «Я й не зважаю на неї. Я прошу голову Йоканаана на срібній тарелі задля власної вті-
хи» (Вайлд 2018: 66).. О. Вайлд уводить еротичний мотив у прагненні Саломеї отримати голову Івана Предтечі, і вона вже не 
знаряддя у руках підступної матері, а сама, керуючись власною хтивістю, призводить до загибелі пророка. До слова, мотив 
еротизації Саломеї у літературі з’явився не одразу. У тексті О. Вайлда він звучить достатньо впевнено, хоча корені його 
криються значно раніше. Цікаво, що навіть на початку XIV ст. ні у малярстві, ні в літературі сюжет декапітації не перед-
бачав стійких асоціацій із романтикою, тож біблійна історія ще не набула еротичного контексту, але пізньосередньовічна 
та ренесансна літератури були сповнені історіями про кохання й розсічення тіла, і до 1500 року в образотворчому мистецтві 
побутувала велика кількість зображень, на яких жінки отримували у чаші рештки (переважно серце) своїх коханців, напри-
клад, новела з «Декамерона» Дж. Бокаччо, сюжет якої розгортається навколо двох закоханих – Гізмонди та Гвіскардо (Reed 
2019: 102). У 1492 році ілюстрований «Декамерон» було видано у Венеції, оригінальні гравюри з якого було використано й 
у подальших виданнях (Reed 2019: 103). Дереворит складається з двох сцен: на першій постає Танкред зі слугою Гвіскардо, 
друга – відтворює момент, коли паж приніс у чаші Гізмонді серце її коханого (Reed 2019: 104). Історія набула неабиякої 
популярности, а її переклади та адаптації були проілюстровані численними зображеннями. Відтак сюжет про розсічення 
тіла почав асоціюватись із темою трагічного кохання як у літературі, так і малярстві (Reed 2019: 103). Будучи сучасником 
трансформації й поширення вищезгаданого сюжету, відгукнувся на цей сюжет Вечелліо Тіціан. Тож у цьому контексті 
варто загадати його полотно «Саломея» (1515–1516 рр.), яке привертає увагу своєю чуттєвістю і натяком на еротизм. На 
передньому плані картини зображено молоду дівчину, яка тримає відсічену голову Івана Предтечі. Її м’яка й ніжна постать 
ніби загорнута в одяг, що ось-ось спаде з її плечей й оголить дівочі перса. Позаду Саломеї зображено молоду служницю, яка 



Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)

ISSN 2519-2558 
КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА ТА ПРАГМАТИКА

15

© В. С. Грень

дивиться на свою пані ніби з очікуванням, її голова дещо нахилена, а уста привідкриті, теж вказуючи на певну чуттєвість 
образу, адже зазвичай служницю Саломеї художники зображали старою й потворною, обігруючи художній прийом пафос-
формель. Проте Тіціан обрисом молодої служниці підкреслює загальний настрій картини – чуттєвість. Не менш важливим 
у сцені видається задній план картини, де над аркою вікна художник зобразив маленького путто, що теж цілком можна 
інтерпретувати як натяк на еротичний контекст (Reed 2019: 89–115). Відтак еротизація образу Саломеї у тексті О. Вайлда 
наслідує традицію, що зародилася значно раніше. 

Варто також закцентувати на особливому значенні символу місяця в тексті О. Вайлда. Незворушний і холодний місяць 
уповні стає передвісником драми, яку буде розіграно на бенкеті тетрарха: «Поглянь на повню! Яка вона нині дивна! Ніби 
жінка, що постає з могили. Ніби мертва жінка. Так і уявляю, як вона шукає мертвеччини» (Вайлд 2018: 7). Тож місяць пере-
творився на прогностичний символ – зміна на багряний колір маркує майбутнє вбивство. Символ місяця використовували 
й до О. Вайлда, зокрема й С. Малларме у своїй незавершеній поемі «Іродіада»: «Молодик на циферблаті зблис, / Люцифер-
ворог там, немов тягар, завис, / Що ранить без кінця…» (Малларме 2002: 57). Місяць в інтерпретації Малларме теж віщує 
лихо, маркуючи тріумф інфернального зла. Цей символ означує перемогу Люцифера, який, мов тягар, створює загальне тло 
трагізму страти невинної жертви. 

У поемі Г. Гайне «Атта Тролль» дивне видіння теж відбувається у час повні в ніч на Йвана. Сакральний час та місце 
(долина «дороги духів», житло відьми Ураки) відкриває завісу інферни – і в темряві зринають три вершниці-чортиці, серед 
яких згадано Іродіаду: « То ж вона за гріх кривавий / Проклята; нічним привиддям / До страшного суду мусить / Їздити в 
охоті дикій. / На руках вона тримає / В мисі голову Івана» (Гайне 2021: 242). За версією Г. Гайне саме Іродіада, а не Саломея, 
(«Ірода прекрасна жінка, що Хрестителя згубила») скарала пророка, а відтак понесла покуту за його смерть. Голова її жерт-
ви завжди з нею як нагадування про її злочин – алюзія блукань Агасфера: «І тепер у зграї дикій, / Завжди возить за собою / 
Тую голову кріваву» (Гайне 2021: 243).

У контексті прочитання образу Саломеї О. Вайлда не можна оминути ілюстрації Обрі Бердслі, які він створив до пер-
шого видання тексту англійською мовою. Це іще один рівень інтерпретації образу. Так, у малюнках до тексту бачимо 
численних монстрів, химер, демонізовані образи Саломеї та Іродіади, гермафродитів тощо. Бердслі як ілюстратор і пись-
менник водночас досить несподівано стилістично переосмислив вайлдівську версію цієї біблійної історії, проте відкрив 
нові смисли й інтерпретаційні можливості для твору. Його символи корелюються з вербальною текстурою біблійної історії 
і ці, здавалася б, химерні дрібниці беруть на себе певне семантичне навантаження. Відверті й подекуди зухвалі, але досить 
промовисті, ілюстрації потребують детального огляду, приглядаючись до найменших дрібниць. Так, образ Іродіади атри-
бутований павичевим пір’ям у композиції «Павичева спідниця», тож автор відверто натякає на поєднання краси й гордині. 
Голову Іродіади увінчує прикраса з павичевого пір’я, а шлейф її сукні нагадує павичевий хвіст. Бердслі сміливо поєднує 
еротичне з потворним, демонічне з гармонійним, підсилюючи звучання кожного символу. Згаданий вище місяць бачимо 
у волоссі Саломеї, який ніби промовляє – ось вона, винуватиця загибелі пророка. Химерне сплетіння кіс дівчини схоже на 
кубло змій як алюзія смертоносного образу медузи Горгони (композиція «Іоанн і Саломея»). Ілюстрація «Туалет Саломеї» 
зображує пасербицю Ірода в оточенні музикантів, слуг та арлекіна, який допомагає їй причепуритися до танцю. Присут-
ність на зображенні цього гріховодника у масці вказує на певну фальшивість, гру. Фінальна ілюстрація також зображує 
арлекіна та сатира, які кладуть мертве тіло Саломеї у пудреницю («Cul de Lampe») – обидва персонажі демонічні і вказують 
на гротескність зображення Саломеїної смерти. Графічне втілення тріумфу демонічної буфонади марковане поєднанням 
потворного й еротичного. Бердслі натякає, що Саломея – маріонетка інтриг Іродіади, але це суперечить сюжетній версії 
О. Вайлда. Пудрениця як погребальна чаша нагадує музичну скриньку, у якій заховано крихітну балерину – інфантильну 
жертву тілесної пристрасти.

Сюжет про Саломею у світовому малярстві став символом превалювання візуального мистецтва над вербальним, що 
зробило її історію ідеальною для конкуренції інтерпретацій серед письменників та художників (Lippert 2014: 234). І тут 
далеко не остання роль належить Гюставу Моро. До мотиву декапітації Г. Моро звертався досить багато, а його інтер-
претації образу Саломеї відкривають реципієнту численні художні пошуки митця. Цікаво, що переважна більшість його 
робіт зображує Саломею із напівзаплющеними повіками, натякаючи ніби на певну екстатичність його персонажа. І це не 
особливість мистецького пошуку, а радше данина моді. У добу fin de siècle в літературі та мистецтві образ жінки набуває 
певної демонізації. Цю тенденцію бачимо вже в роботі Г. Моро «Химера», де оголена рудоволоса жінка охоплює руками 
крилатого коня – ось-ось він злетить над прірвою – у неї заплющені очі, уся постать жінки ніби у солодкавому сні. Динаміч-
ність композиції натякає на порив, загрозу розбитись у прірві, але водночас художник акцентує на розніженій фігурі жінки, 
її манірності. Цей мотив побачимо також у пізнішій роботі В. Подковінського «Екстаз» («Шал піднесень») та Я. Мальчев-
ського «Христос і самаритянка». Цей екстатичний мотив простежується і в погляді Саломеї Г. Моро. На очі Саломеї, та й 
загалом на значення погляду в роботах Моро, звернула увагу Сара Ліпперт – це деталь, якій дослідники не завжди надавали 
належної уваги, зазначила вона. Картина «Саломея, яка танцює перед Іродом» (Саломея у сукні зі зображенням лотоса й 
очей) демонструє складну іконографію погляду. Повіки у Саломеї, на думку С. Ліпперт, вказують на сомнамбулізм і зміну 
ієрархії поглядів, які розкриває ця сцена (Lippert 2014: 238). Дослідниця зауважує, що очі Саломеї заплющені, оскільки вона 
демонструє момент естетичної краси сцени, завмирання, – і тільки поява голови Івана Предтечі спонукає Саломею підняти 
повіки, щоб зустрітися поглядом із пророком (у всіх сценах, де немає Івана Предтечі, очі танцівниці закриті). Можливо, 
припускає С.  Ліпперт, художник прагне продемонструвати водночас свою вербальну і малярську майстерності (Lippert 
2014: 239).

Рецепції Вайлдового тексту не оминули й українського мистецького дискурсу. У Києві влітку 1919 року в театрі 
М. Соловцова була поставлена «Саломея» Оскара Вайлда, писав Юрій Клен: «Всі ми ходили на цю виставу, щоб упиватися 
чарівними вайлдівськими метафорами та подивитися на пристрасний танець Саломеї, що його артистка мистецьки викону-
вала. П. Филипович реагував на цю виставу сонетом: «Хай проклинав пророк Йоканаан…» (Клен 1947: 25). П. Филипович 
детально змальовує граційний танець звабниці, що, мов змія гнучка («зміївся стан»), заворожувала й гіпнотизувала своїми 
рухами (алюзія біблійного мотиву про першожінку та змія-спокусника): «Сліпили плечі і зміївся стан. / І пристрасть, мов 



Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)

ISSN 2519-2558
КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА ТА ПРАГМАТИКА

16

© В. С. Грень

незримий ураган, / Неслась в партер, до льож, до ґалереї, / І захисту вже не було від неї, / Коли танок схопив серця у бран» 
(Филипович 1957: 66). Проте танець Саломеї захвату не викликав у М.  Зерова, який висловився критично: «Це тільки 
семітська розпуста» (Клен 1947: 25). А відтак з’явилася авторська інтерпретація цього образу – сонет «Саломея» у збірці 
«Камена», що був реакцією на однойменний текст П. Филиповича. У своєму ж сонеті М. Зеров протиставляє Саломею 
Навсікаї, і за допомогою контрасту увиразнює іще з більшою силою міметичне насилля, адже фатальна танцівниця постає 
у тексті зовсім юною – дитям, однак отруєним розпустою і кров’ю: «І Саломея!.. Ще дитя (дитя!), / А п’є страшне, отруєне 
пиття / І тільки меч та помсту накликає» (Зеров 1943: 17). 

Згодом цей мотив інфантильного вчинку відгукнеться у вірші Л. Костенко «Був Ірод, і була Іродіада», яка теж апелю-
ватиме до контрастности образу Саломеї і міметичного насилля – дитина як символ чистоти і злочин розпусти й убивства. 
Міметичне насилля юнки зумовлене бездумною покорою бажанню матері й Ірода – «так цар звелів, і так сказала нень-
ка» – волі дівчини у розгортанні сюжету ніби й немає, вона позбавлена усвідомлення й відповідальности за вчинок: «Вона 
й пішла, раденька, що дурненька, \ у той страшний розгнузданий танець» (Костенко 1989: 363). Авторка іронічно вживає 
пестливо-зменшувальні слова, щоб підкреслити інфантилізм, ницість і безликість дівчини: «дочечка», «царівночко», «ство-
ріннячко». Саломея постає як знаряддя убивства, як нікчемна істота без волі й моральности: «… І голову, в тих кучерях 
по плечі, \ їм подала, від крові аж хмільна. / А що була то голова Предтечі, – / то що у цьому тямила вона?» (Костенко 
1989: 363). У вірші Л. Костенко створює контраст прекрасної юної дівчини – «як ставиш ти грайливо й граціозно на білий 
мармур ніжки золоті!» – та кровожерної звабниці, яка «від крові аж хмільна» подає голову Івана Предтечі на полумиску. 
Письменниця вдало застосовує пафосформель у конструюванні вербального образу Саломеї та увиразненні зла, що часто 
використовували художники у зображенні цієї фатальної танцівниці. 

У контексті проявлення зла М. Зеров конструює особливу атмосферу, що передує усікновенню голови Івана Предтечі 
і віщує кровопролиття. Сакральний час – «місяць діє чари» – пробуджує, збурює кров і спонукає до злочину під покро-
вом ночі. Алюзія інцесту («диким цвітом процвіла любов») підсилюється акцентом на слові кров – «усе в крові»: «Там 
Левантійський місяць діє чари / І колихає в серці теплу кров, / Там диким цвітом процвіла любов, / І все в крові – шоломи 
і тіяри» (Зеров 1943: 17).

Тему фатальної танцівниці продовжив Євген Маланюк. У «Віснику» за 1935 рік побачили світ два вірші, які у мотто 
апелювали до тексту П. Филиповича. Перший, «Ноктюрн», торкається мотиву сакрального часу, який часто маркує сюжет 
про Саломею. Ніч дає прихисток інферні, де має розгорнутися драматична подія, автор готує реципієнта до фатального 
тріумфу зла: «Де ніч запанувала. Це вона. / Ворожкою зачарувала суще, / Закляла день і міру, і число, \ І от крізь дійсність 
вдерлось невсипуще / Солодке й необорне зло» (Маланюк 1935: 778). Другий текст Є. Маланюка – «Сонет» – тематично 
продовжує тему зла, проте воно вже уособлене та локалізоване, адже поет переносить дію на рідні терени: «Не в жовтій 
Іудеї – в Україні / Лунав пророка грозовий проклін…» (Маланюк 1935: 778). Саломея постає в інтерпретації автора підступ-
ною та вправною у злі, «темною згубою», із якої «блудний син» не може відвести погляд – «невтомна і досвідчена у злі, / 
гадюка, у мереживі завоїв...» (Маланюк 1935: 778). Автор естетизує зло, його Саломея прекрасна аж до млости і підступ-
на, як гадюка, водночас, навіть демонічна «темна згуба». Мотив танцю Саломеї перегукується з триптихом Є. Маланюка 
«Смертний танець». Танець як демонічний ритуал затягує у свій смертельний вир, де пантрує жінка-вампір: «І хоч знаєш – 
це смерть, це – вампір, – / Заворожено робиш кроки. / Всі гріхи, всі спокуси й пороки / Закрутились в смертельний вир» 
(Маланюк 1934: 324). Багаторівневість поетичних образів Є. Маланюка створює можливість для відкритих інтерпретацій 
образу Саломеї. Поет схильний пов’язувати жіночі постаті з демонізмом, імморалізмом, екстатичністю і водночас із патрі-
отичним пафосом та національними ідеологемами (Омельчук 2005: 31). Образ жінки у нього часто корелюється з негатив-
ною материнською владою, ірраціональністю образу України, любови й ненависти, абстракції та реальности (Омельчук 
2005: 35). Тож Є. Маланюк із докором кидає виклик, у якому і біль, і відчуження: «Не Суламіта, що – як легіт піль, / Не Рут, 
що в колосках зібрала біль, / Лиш Сальомея – темна згуба ґоїв!» (Маланюк 1935: 778).

Висновки. Тож підсумовуючи, можна зазначити, що візуальна та вербальна інтерпретація сюжету про Саломею транс-
формувалася від безіменної танцівниці, доньки Іродіади, до образу фатальної звабниці та вбивці. Міметичне насильство на 
ранніх етапах конструювання архетипного образу Саломеї витіснилося образом холоднокровної красуні доби fin de siècle, 
з елементами демонізації та еротизації образу. Найбільш знаковим авторським відтворенням архетипного образу Саломеї 
стала п’єса Оскара Вайлда, яка набула резонансу в українському культурному просторі і спричинила низку поетичних реак-
цій, зокрема П. Филиповича, М. Зерова, Є. Маланюка. Загалом в українській художній літературі архетипний образ Саломеї 
постає у негативній інтерпретації, де її трансцендентна й демонізована постать – уособлення концепту зла.

Література:
1. Б’янкі Е. Ісус і жінки / Енцо Б’янкі. – К. : Дух і Літера, 2020. – 144 с. 
2. Вайлд О. Саломея. П’єса / Оскар Вайлд. – Пер. з англ. К. Міхаліциної. –Львів : Вид-во Анетти Антоненко, 2018. – 80 с. 
3. Гейне Г. Атта Тролль. Сон літньої ночі / Генріх Гейне // Леся Українка. Повне академічне зібрання творів: у 14 т. – Т. 8. : 

Переклади: поезія, проза, драма, публіцистика та інше. – Луцьк : Волинський національний університет ім. Лесі Українки, 2021. – 
С. 186–281.

4. Зеров М. Камена. Поезії / Микола Зеров. – Львів : Українське видавництво, 1943. – 120 с.
5. Клен Ю. Спогади про неоклясиків / Юрій Клен. – Мюнхен : Накладом Української видавничої спілки в Мюнхені, 1947. – 48 с.
6. Костенко Л. Вибране / Ліна Костенко. – К. : Вид-во художньої літ-ри «Дніпро», 1989. – 559 с.
7. Маланюк Є. Ноктюрн / Євген Маланюк // Вістник. – 1935. – Кн.11. – С. 778.
8. Маланюк Є. Смертний танець / Євген Маланюк // Вістник. – 1934. – Кн.5. – С.324–325.
9. Маланюк Є. Сонет / Євген Маланюк // Вістник. – 1935. – Кн.11. – С. 778.
10. Малларме С. Іродіада // Стефан Малларме. Вірші та проза / упоряд. та перекл. з.фр. М. Москаленка. 2001. С.53–73.
11. Омельчук О. Поетичні діалоги з Євгеном Маланюком. Фантазії про Україну / Олеся Омельчук // Слово і час. – 2005. – № 1. – 

С. 29–35.
12. Сирцова О. Апокрифічна апокаліптика: Філософська екзегеза і текстологія з виданням грецького тексту Апокаліпсиса 

Богородиці за рукописом ХІ ст., Ottobonianus, gr. 1. – Київ : Вид.дім «KM Academia», Унів.вид. «Пульсари». – 2000. – 326 с. : іл. – 
(Серія: Текстологія давніх і середніх віків).



Наукові записки Національного університету «Острозька академія» : серія «Філологія». 2025. Вип. 27(95)

ISSN 2519-2558 
КОГНІТИВНА ЛІНГВІСТИКА ТА ПРАГМАТИКА

17

© В. С. Грень

13. Филипович П. Поезії / П.Филипович. – Мюнхен : Ін-т Літературознавства при УВУ, 1957. – 152 с.
14. Флобер Г. Іродіада / Гюстав Флобер // Флобер Г. Твори : в 2 т. Київ : Вид-во художньої літератури «Дніпро». – 1987. – Т. 2. – 

С. 561–589.
15. Baert B. «When the Daughter Came in and Danced» Revisiting Salome's Dance in Medieval and Early Modern Iconology / Baert, 

Barbara //  Interruptions and Transitions: Essays on the Senses in Medieval and Early Modern Visual Culture. 2019., p. 169–220. – (Art and 
Material Culture in Medieval and Renaissance Europe. Vol. 14).

16. Fitzsimons E. Divine Salome // History today. – Jul., 2017. – Vol. 67, Issue 7. – P. 66–77.
17. Jordan W. Salome in the Middle Ages / Jordan, William Chester // Jewish history. – 2012. – Vol. 26. – № 1–2 (May). – P. 5–15. 
18. Lippert Sarah. Salomé to Medusa by Way of Narcissus: Moreau and Typological Conflation // Artibus et Historiae. – 2014. – Vol. 

35, No. 69 (2014), pp. 233–266 
19. Price S. A short history of Salome / Price Steven // Oscar Wilde in Context, edited by Kerry Powell, and Peter Raby, Cambridge 

University Press, 2013. – P. 329. 
20. Reed V. Decapitation, Devotion, and Desire in Titian's «Salome» / Victoria S. Reed // Artibus et Historiae, Vol. 40, No. 79 (2019), 

pp. 89–115. – Stable URL: https://www.jstor.org/stable/45200607 (Accessed: 27-09-2023 20:39).

References:
1. B’yanki E. Isus i zhinky / Entso B"yanki. – K. : Dukh i Litera, 2020. – 144 s.
2. Vayld O. Salomeya. P’yesa / Oskar Vayld. – Per. z anhl. K. Mikhalitsynoyi. – L'viv : Vyd-vo Anetty Antonenko, 2018. – 80 s. 
3. Heyne H. Atta Troll’. Son litn’oyi nochi / Henrikh Heyne // Lesya Ukrayinka. Povne akademichne zibrannya tvoriv: u 14 T. – T. 8. : 

Pereklady: poeziya, proza, drama, publitsystyka ta inshe. – Luts’k : Volyns’kyy natsional’nyy universytet im. Lesi Ukrayinky, 2021. – 
S. 186–281.

4. Zerov M. Kamena. Poeziyi / Mykola Zerov. – L’viv : Ukrayins’ke vydavnytstvo, 1943. – 120 s.
5. Klen Yu. Spohady pro neоklyasykiv / Yuriy Klen. – Myunkhen : Nakladom Ukrayins’koyi vydavnychoyi spilky v Myunkheni, 

1947. – 48 s.
6. Kostenko L. Vybrane / Lina Kostenko. – K. : Vyd-vo khudozhn’oyi lit-ry «Dnipro», 1989. – 559 s.
7. Malanyuk Ye. Noktyurn / Yevhen Malanyuk // Vistnyk. – 1935. – Kn.11. – S. 778.
8. Malanyuk Ye. Smertnyy tanets’ / Yevhen Malanyuk // Vistnyk. – 1934. – Kn.5. – S. 324–325.
9. Malanyuk Ye. Sonet / Yevhen Malanyuk // Vistnyk. – 1935. – Kn.11. – S. 778.
10. Mallarme S. Irodiada // Stefan Mallarme. Virshi ta proza / uporyad. ta perekl. z.fr. M. Moskalenka. – 2001.– S.53–73.
11. Omel’chuk O. Poetychni dialohy z Yevhenom Malanyukom. Fantaziyi pro Ukrayinu / Olesya Omel'chuk // Slovo i chas. – 2005. – 

№ 1. – S. 29–35.
12. Syrtsova O. Apokryfichna apokaliptyka: Filosofs’ka ekzeheza i tekstolohiya z vydannyam hrets’koho tekstu Apokalipsysa 

Bohorodytsi za rukopysom KhI st., Ottobonianus, gr. 1. – Kyyiv : Vyd.dim «KM Academia», Univ.vyd. «Pul’sary». – 2000. – 326 s. : il. – 
(Seriya: Tekstolohiya davnikh i serednikh vikiv).

13. Fylypovych P. Poeziyi / P.Fylypovych. – Myunkhen : In-t Literaturoznavstva pry UVU, 1957. – 152 s.
14. Flober H. Irodiada / Hyustav Flober // Flober H. Tvory : v 2 t. Kyyiv : Vyd-vo khudozhn’oyi literatury «Dnipro». – 1987. – T. 2. – 

S. 561–589.
15. Baert B. «When the Daughter Came in and Danced» Revisiting Salome’s Dance in Medieval and Early Modern Iconology / Baert, 

Barbara //  Interruptions and Transitions: Essays on the Senses in Medieval and Early Modern Visual Culture. 2019., p. 169–220. – (Art and 
Material Culture in Medieval and Renaissance Europe. Vol. 14).

16. Fitzsimons E. Divine Salome // History today. – Jul., 2017. – Vol. 67. – Issue 7. – P. 66–77.
17. Jordan W. Salome in the Middle Ages / Jordan, William Chester // Jewish history. – 2012. – Vol. 26. – № 1–2 (May). – P. 5–15. 
18. Lippert Sarah. Salomé to Medusa by Way of Narcissus: Moreau and Typological Conflation // Artibus et Historiae. – 2014. – 

Vol. 35, No. 69 (2014). – P. 233–266. 
19. Price S. A short history of Salome / Price Steven // Oscar Wilde in Context, edited by Kerry Powell, and Peter Raby, Cambridge 

University Press, 2013. – P. 329. 
20. Reed V. Decapitation, Devotion, and Desire in Titian's «Salome» / Victoria S. Reed // Artibus et Historiae. – Vol. 40, No. 79 

(2019). – Р. 89–115. – Stable URL: https://www.jstor.org/stable/45200607 (Accessed: 27-09-2023 20:39).


