
НАУКОВІ
ЗАПИСКИ

Серія “Філософія”

Випуск 8

Острог – 2011



УДК 101(477)(08)
ББК 87.3(4Укр)
	 Н 34

Фахове видання з філософських наук, 
затверджено Постановою президії ВАК України 

від 15.12.2004 р. № 3-05 / 11 (перелік № 15, оновлений 2.04.2009 р.)

Друкується за рішенням вченої ради 
Національного університету “Острозька академія” 

(протокол №  7 від 24 лютого 2011 р.)

Редакційна колегія:
Кралюк П. М., доктор філософських наук, професор, проректор з навчально-

виховної та наукової роботи Національного університету “Острозька академія” 
(відповідальний редактор);

Лубська М. В., доктор філософських наук, професор кафедри релігієзнавства 
Національного університету “Острозька академія”;

Наконечна О. П., доктор філософських наук, професор кафедри культурології 
і філософії Національного університету “Острозька академія”;

Жуковський В. М., доктор педагогічних наук, професор кафедри релігієзнав-
ства Національного університету “Острозька академія”;

Пасічник І. Д., доктор психологічних наук, ректор Національного університету 
“Острозька академія”;

Петрушенко В. Л., доктор філософських наук, професор кафедри документо
знавства та інформаційної діяльності Національного університету “Острозька ака-
демія”;

Малахов В. А., доктор філософських наук, професор кафедри культурології і 
філософії Національного університету “Острозька академія”;

Зайцев М. О., кандидат філософських наук, доцент, зав. кафедри культурології 
і філософії Національного університету “Острозька академія”.

Наукові записки. Серія “Філософія”. – Острог : Видавництво 
Національного університету “Острозька академія”. – Вип. 8. –  
2011. – 480 с.

У збірнику осмислюються актуальні філософські проблеми. Аналізуються іс-
торико-філософські, культурно-філософські та естетичні аспекти сучасності й ми-
нулих культурно-історичних епох. Матеріали збірника можуть використовуватися 
для подальших досліджень окресленої проблематики та під час проведення дидак-
тичних занять.

ISBN 966-7631-79-6

© Видавництво Національного університету 
“Острозька академія”, 2011

Н 34



Серія “Філософія”. Випуск 8. 3

ДК 141. 5: 821. 161. 2. 09 “17”

Христина Богера 

ЦІННІСТЬ СВОБОДИ ЯК ВИЯВ НАЦІОНАЛЬНОЇ 
ІДЕНТИЧНОСТІ У ТВОРАХ Г. СКОВОРОДИ 

У статті присвячено досліджуються проблеми свободи 
в аспекті національної ідентичності. Аналізується філософ-
ський дискурс Г. Сковороди, зокрема, рефлексії мислителя над 
проблемою свободи. Також у статті представлено осмислення 
взаємозв’язку між проблемою національної ідентичності і соці-
альними трансформаціями у XVIII ст. 

Ключові слова: національна ідентичність, цінність свободи, 
Г. Сковорода, українське суспільство, вольність. 

Bohera K. Value of freedom as an expression of national identity 
in the work of H. Skovoroda 

The article is dedicated to the problem of freedom in the sense of 
national identity. The author analyzes the philosophical discourse of  
H. Skovoroda especially thinker reflection on the problem of freedom. 
The problem of understanding the relationship between national 
identity and social transformation in the XVIII century is also examined. 

Key words: national identity, value of freedom, H. Skovoroda, 
Ukrainian society, liberty. 

Богера К. Ценность свободы как проявление национальной 
идентичности в произведениях Г. Сковороды 

В статье исследуются проблемы свободы в аспекте наци-
ональной идентичности. Анализируется философский дискурс  
Г. Сковороды, в частности, рефлексии мыслителя над проблемой 
свободы. Также в статье представлено осмысление взаимосвя-
зи между проблемой национальной идентичности и социальными 
трансформациями в XVIII в. 

Ключевые слова: национальная идентичность, ценность 
свободы, Г. Сковорода, украинское общество, вольность. 

Збереження національної ідентичності в умовах відсутності свобо-
ди на попередніх етапах історичного розвитку українського суспіль-
ства свідчить про значний потенціал традиційних цінностей україн-
ців. Ідея свободи є наскрізною в усіх етапах формування українського 
світогляду. Влучно з цього приводу висловився відомий дослідник 
української філософської думки М. Попович, який констатує, що 
© Христина Богера, 2011



Наукові записки4

“свобода як цінність і ідеал залишається загальнолюдським орієнти-
ром” [9, с. 246]. Сучасні вчені наголошують на націєтворчій складовій 
такої свободи. Виходячи з сучасного стану українського суспільства, 
необхідно зазначити, що звернення до ціннісного аспекту свободи як 
свободи кожного окремого індивіда, про який говорить Г. Сковорода, 
є надзвичайно важливим. Адже формування сучасного суспільного 
світогляду потребує ідеалу вільної особистості як необхідної умови 
демократичних трансформацій української державності і суспільства 
загалом. Зростає кількість праць на тему українських духовних тра-
дицій, проте спостерігається брак досліджень з націоналістичної про-
блематики, які були б присвячені виключно аксіологічному аспекту 
національної ідентичності. 

Аналіз праць українських дослідників (М. Поповича, М. Шлем-
кевича, В. Шевчука, А. Пашука, Т. Космеди та інших) дає підстави 
вважати, що хоча у прямій постановці питання про цінність свободи 
як вияву національної ідентичності у творах Г. Сковороди вчені не 
розглядали, його окремі аспекти знайшли своє відображення відпо-
відно до характеру та змісту досліджень. Вичерпно феномен свободи 
у філософському дискурсі Г. Сковороди реалізується у дослідженні 
М. Поповича “Григорій Сковорода: філософія свободи”. Автор здій-
снив глибокий аналіз творів Г. Сковороди у філософському і культу-
рологічному контексті. Дослідник визначив українського мислителя 
як “незалежну особистість, яка сама обрала своє призначення і май-
бутнє” [9, с. 247]. Ґрунтовні дослідження таких іноземних вчених,  як 
Ентоні Сміта, Юрґена Габермаса, є необхідними для уточнення ба-
зового для цього дослідження поняття “національна ідентичність”. 
Варто згадати також дослідження сучасних українських філософів  
С. Кримського, А. Карася, темою яких є аналіз проблеми свободи. 

Мета пропонованої статті полягає у тому, щоб, з одного боку, 
окреслити місце свободи у системі цінностей українського суспіль-
ства XVІІІ ст., а іншого – означити вияв національної ідентичності у 
філософському дискурсі Г. Сковороди. 

Перед тим, як перейти до аналізу цінності свободи як вияву на-
ціональної ідентичності у творах Г. Сковороди, необхідно виконати 
певні термінологічні усталення. Покладаючись на поняття “націо-
нальної ідентичності”, маємо на увазі насамперед те, про що пише 
Е. Сміт у праці “Національна ідентичність”. Згідно з теорію вченого, 
національна ідентичність – це “підтримка і постійне відтворення пев-
ного складу, набору цінностей, символів, спогадів, міфів і традицій, 
які складають відмітну культурну спадщину нації, а також ідентифі-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 5

кацію окремих індивідуумів з цією відмітною спадщиною, набором 
цінностей, символів, спогадів, міфів і традицій” [11]. 

За умов національної депресії у XVIІІ ст. свобода була для того-
часного українського суспільства не лише теоретичною проблемою, 
але й виступала як найвища суспільна цінність та вияв національної 
автентичності. Для детальнішого розгляду цієї тези варто звернутися 
до визначення ключового поняття “свобода” українським вченим, фі-
лософом С. Кримським. “Свобода є універсальним виміром людської 
сутності”, – зазначає він і додає, що у різних націй різний вияв і різна 
реалізація цієї свободи [6]. У ренесансно-гуманістичній інтерпрета-
ції свобода визначалася як “можливість людини формувати не тільки 
свою власну природу, а й змінювати наявну соціальну дійсність” [7]. 
До цієї проблематики торкається і Ю. Покальчук. За його висловом, в 
Україні свобода – це вияв гідності особистості [6]. Покладаючись на 
тезу А. Карася, варто додати, що ідея свободи в Україні ідентифіку-
ється і розгортається крізь цінності громадського поступу і демокра-
тії [3, с. 460]. В аксіологічному значенні свобода є такою цінністю, за 
допомогою якої людина може окреслити і розвивати сутність своєї 
людськості – надає їй певний сенс існування, – йдеться в сучасному 
польському дослідженні [14, с. 84]. Отже, свобода як цінність і “по-
треба натуральна” нового ренесансного суспільства є найповнішим 
виявом національних прагнень та національної автентичності. 

Цінності виробляються суспільною свідомістю у відповідь на її по-
треби та мають конкретно-історичний характер і є складовою національ-
ної ідентичності певної епохи. Соціальні тенденції в Україні у другій 
половині XVІІІ ст., детерміновані чужоземним пануванням, руйнацією 
української землі, переслідуванням і знищенням інтелігенції, зумови-
ли національну депресію, соціальну атомізацію та масове закріпачення 
селян. Несвобода в суспільстві, обставини “відчуження людських цін-
ностей, їх збочення” (С. Кримський) активізували потребу свободи осо-
бистості як умови збереження і розвитку української духовності. Пошук 
перспектив удосконалення людини і суспільства стає найважливішою 
проблемою тогочасного філософського дискурсу та основою ціннісно-
смислового універсуму Г. Сковороди. Чуття національної ідентичнос-
ті стає могутнім засобом самовизначення й самоорієнтації мислителя, 
який жив на “розграні двох великих епох” (І. Франко). 

Аналіз соціальних тенденцій в Україні XVІІІ ст. та ретроспектив-
ний огляд феномену свободи в національній та ренесансно-гуманіс-
тичній інтерпретації дає змогу констатувати, що свобода посідала 
чільне місце в системі природних потреб та духовних ідеалів рене-



Наукові записки6

сансної людини і суспільства. Як справедливо зазначає А. Пашук, 
“лише відсутність свободи робить її усвідомленою цінністю” [8, с. 
406]. У ціннісному смислі основною темою “філософії громадянсько-
го обов’язку” Г. Сковороди (М. Попович) була свобода. А. Пашук з 
цього приводу зазначив, що проблема свободи органічно поєднується 
з філософським вченням українського мислителя “як сутнісне визна-
чення його змісту та суспільно-духовної спрямованості” [8, с. 406]. 
Втім особливої важливості в українському суспільстві XVІІІ ст. на-
був соціальний ідеал свободи окремої людини. 

В. Шевчук категорію свободи прямо корелює з вченням Г. Сково-
роди. Він говорить про те, що для українського мислителя найбільш 
цінною була духовна свобода: “Свобода ж духовна не тільки може 
існувати без матеріальної забезпеченості, але, більше того, ці два по-
няття в житті часто антагонізують, і в тому є свій резон. …вабила 
його не сама по собі бідність, а здобута з її допомогою свобода, що 
давала змогу розвинути ту частину мудрості, яку надав мислителеві 
Бог, а це значить здійснитись як людині у світі” [12, с. 31]. Свобода 
(“волность”) у філософському дискурсі Г. Сковороди є необхідною 
умовою реалізації вищих потенцій як особи, так і суспільства в ціло-
му. У своїй концепції “істинного чоловіка” український мислитель 
доводить, що справжня людина виявляє й утверджує себе у своїй 
свободі, коли вона реалізує насамперед свої таланти та здібності, 
творчі нахили і гідність, усю духовно-етичну сутність. Згідно з його 
міркуваннями, свобода – це лише внутрішня сутність, “внутрішня со-
ціальність” (С. Кримський) людини, яка наказує їй, що робити. Жодні 
зовнішні обставини не можуть поневолювати людську особу. Люди-
на, на думку Г. Сковороди, не може бути “рабом жодних приписів 
і вказівок, а повинна прислухатися до повелінь свого внутрішнього 
духа. Свобода людських вчинків, стверджує мислитель, реалізується 
у пізнанні людиною своїх природних здібностей у відповідній спо-
рідненій діяльності. “Духовный же чоловік есть свободен,” – каже  
Г. Сковорода [10, ІІ, с. 41]. Отже, свободу мислитель пов’язує з про-
цесом самопізнання. Умовою досягнення свободи виступає пізнання 
в собі Бога, “істинної”, “невидимої” природи. Важливим моментом 
тут виступає те, що в такій людині діє сам Бог, Дух Божий, саме він 
гарантує свободу й рятує від сваволі, спрямовує дії вільної людини в 
потрібному, в відповідності з інтересами цілого, напрямку, робить їх 
зміст моральним. Свобода людини в концепції мислителя – це сво-
бода її внутрішнього духу, яка виявляється у самопізнанні, пізнан-
ні своєї “сродности”. Розуміння українським мислителем свободи 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 7

як особливого душевного стану, пов’язаного з усвідомленням у собі 
Духа Божого, є певним ідеалом, до якого прагне і сам Г. Сковорода. 
Протягом усього життя мислитель оберігав свою особисту свободу як 
найбільшу цінність. 

Для українського мислителя важлива особиста свобода кожної 
людини. Аксіологічний вимір поняття “свобода” (“волность”) у фі-
лософському дискурсі Г. Сковороди полягає у розумінні свободи як 
основного смислу людського життя. Ідеал “волности” – це “міра в 
житіи главна”, стверджує мислитель [10, І, с. 411]. Таку думку зна-
ходимо у Т. Космеди, яка, аналізуючи поняття оцінки у Г. Сковороди, 
зауважує: “Свобода – це найвище благо (добро) людини” [5, с. 57]. 
Отже, свобода у філософії українського мислителя виступає найви-
щою цінністю людського життя. Підтвердженням може слугувати і 
короткий вірш з латинською назвою “De libertate” (“Свобода”). Її цін-
ність незрівнянна навіть із золотом:

“Что то за волность? Добро в ней каное?
Ины говорять, будто золотое. 
Ах, не златое, если сравнить злато,
Против волности еще оно блато” [10, І, с. 91]. 
Вірш має всього вісім рядків, та вони сповнені глибокого змісту.  

Г. Сковорода переходить від осмислення свободи взагалі як ціннос-
ті, що не може зрівнятися навіть із золотом як символом найвищої 
вартості, до думки про конкретну свободу – свободу Батьківщини. 
Справжнім нещастям для людини є втрата особистої свободи: “О, 
когда б же мні в дурні не пошитись, дабы волности не могл как ли-
шитись” [10, І, с. 91], бо свобода асоціюється з істинно людським 
буттям. Влучно з цього приводу висловився А. Пашук, який зазна-
чив, що феномен свободи у творчості Г. Сковороди полягає не лише 
у вимозі звільнення людини від усього, що сковує її духовне та соці-
альне єство, але через свободу конкретної особи й звільнення усього 
народу, бо шлях до свободи народу йде через свободу особистості 
[8, с. 406]. Завершує свої роздуми Г. Сковорода осанною важливості 
визвольної війни українського народу:

“Будь славен вовік, о муже избранна,
Волносты отче, герою Богдане!” [10, І, с. 91]. 
Мислитель чітко усвідомлював свою причетність до системи цін-

ностей українського народу. Доцільною в цьому контексті є думка 
В. Горського, який зазначив, що “нормальний розвиток національної 
культури потребує якомога органічнішої узгодженості соціального і 
духовного життя. І коли соціальне життя постає перешкодою на шля-



Наукові записки8

ху розвитку духовного, вступає з ним у суперечність, інтелігенція не 
лише реалізує себе втечею від світу, що поневолює її, а й спрямовує 
свої зусилля на його перебудову відповідно до вимог духу” [1, с. 149]. 
Саме такий шлях обрав Г. Сковорода – сферу “вільної самодіяльнос-
ті особистості за межами соціального”, “сферу духовної реальності, 
яка свідомо протиставлялася неприйнятній соціальній дійсності” 
[1, с. 148]. М. Шлемкевич говорив про існування людей особливого 
типу, які творять власне український духовний простір, українську 
ментальність, із притаманними їй прагненнями духовної свободи, 
“сродної” праці тощо [13, с. 290]. Поцінування свободи як вияву на-
ціональної ідентичності українського мислителя підтверджує думка 
ще одного сучасного вченого. “Прагнення до свободи в ученні Ско-
вороди – прагнення цілком природне, божественне. Таким же при-
родним і божественним виступає й прагнення до національної сво-
боди”, – переконує В. Жижченко [2, с. 63]. Дослідник доводить, що 
потреба свободи усвідомлюється тим більше, чим більше пізнає себе 
народ, чим більша його самосвідомість. “Народ, який не пізнав, не 
усвідомив себе, – каже В. Жижченко, – не зрозумів свою божественну 
суть, залишається нещасним і нежиттєздатним, навіть коли здобуде 
зовнішню свободу” [2, с. 63]. 

Український мислитель, “творча праця якого в тогочасних умовах 
стала великим духовним неприйняттям нової соціальної, політичної і 
релігійно-церковної дійсності, де людині відводилась роль пасивного 
інструмента в руках неправдивих, “відмацьких” стихій”, відстоював 
важливість демократичних настанов для тогочасного суспільного 
життя [3, с. 460]. Він осмислив ідеал “республіки духу” з домінуван-
ням високих людських цінностей, таких як мудрість, справедливість, 
любов. Мудрість, життя в істині є, на думку Г. Сковороди, найви-
щою ознакою духовності людини і суспільства. Він різко засуджує 
усі прагнення людини до збагачення, влади, знаменитості. Єдиним 
засобом, згідно з мислителем, є висока духовність людини, або життя 
в істині, яке наповнене совістю. Г. Сковорода сформулював ідеал сус-
пільства як спільність духовних людей, що здатні мислити любов’ю, 
надією і вірою в найвищому смислі. Віра для українського мислите-
ля ґрунтувалася на ідеї персонального Бога, який знаходиться у душі 
людини. Благом для людини є, на його думку, також краса. Вона, за 
висловом Г. Сковороди, є онтологічним гарантом існування Бога, 
тобто вищої істоти. 

Самоідентифікація Г. Сковороди з українським народом імпліку-
ється відповідністю його духовної дiяльностi специфiцi менталітету 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 9

рідного народу i потребам його розвитку, спричинених своєрiднiстю 
конкретної історичної ситуації. Можна стверджувати, що соціальний 
вимір ідеалу “волности” Г. Сковороди був виявом загальнонаціональ-
них потреб тогочасної соціальності. Покладаючись на тезу А. Пашу-
ка, відзначимо, що проблема свободи у Г. Сковороди не зводиться 
лише до її особистісного вияву [8, с. 417]. Свобода окремої особис-
тості, вважає мислитель, неможлива поза суспільством, бо людина є 
частиною суспільства. С. Кримський висловив припущення, що про-
блема свободи у Г. Сковороди, “врешті-решт, і зводиться до пере-
ходу від внутрішньої свободи до зовнішньої свободи” [6]. Соціальна 
значимість свободи у Г. Сковороди визначається поняттям “всеобщей 
должности”, проявом і конкретним здійсненням якої є індивідуаль-
ний “сродный труд”. “Сродный труд” на благо суспільства при-
носить людині велике заловолення та дає їй почуття свободи. Г. 
Сковорода мислить свободу як необхідну умову розвитку освіти, нау-
ки, культури на користь суспільству. На цю думку вказує і А. Пашук, 
зазначаючи, що свобода у суспільстві має ґрунтуватися на розумінні 
Бога – закону, який керує усім сущим, у тому числі і суспільством, і 
має визначатися потребами, вимогами, інтересами суспільного жит-
тя [8, с. 418]. Як найвищий духовний ідеал свобода детермінує вибір 
людини, який веде до істини, утверджує добро, правду, любов, спра-
ведливість, гармонійно поєднує особисте і суспільне життя. З таких 
міркувань Г. Сковороди випливає суспільний характер його ідеалу, 
який М. Кашуба визначила як “непохитну вірність обраному шляху, 
зневагу до фальшивих цінностей, яким поклоняються “святі мавпи”, 
і як “виклик облудному світові, присуд рабам золота, слави, користі 
й самолюбства” [4, с. 117]. Феномен свободи людини і народу – це 
найцінніший вияв сутності існування, самоутвердження, самоіденти-
фікації і саморозкриття “духовного человіка”. Отже, Г. Сковорода є 
унікальним філософом у тому смислі, що він сконцентрував і вира-
зив у своїй творчості дух нації, свою епоху, національну культуру й 
ідеали та прагнення українського народу. Тому необхідно звертати-
ся до творчості Сковороди для того, щоб пояснити складні питання 
сьогодення. 

Відзначені моменти дозволяють зробити такі висновки:
В українській філософії XVІІІ ст. формуються нові соціальні орі-

єнтири, спрямовані на утвердження у свідомості людей високої цін-
ності людської особистості та усвідомлення власної національної 
ідентичності. 

Свобода стала тим загальнонаціональним орієнтиром, який 



Наукові записки10

об’єднував тогочасне українське суспільство і тим самим формував 
національну ідентичність нашого народу. 

Оцінюючи соціальні умови свого часу, Г. Сковорода виводить 
поняття “волности” як найголовнішої потреби людини і суспільства 
XVІІІ ст. 

Свобода у його філософському дискурсі визнається найвищим до-
сягненням людини, смислом людського життя. 

“Волность” втілює найдорожче людське благо, що становить ак-
сіологічний вимір цього поняття у творах Г. Сковороди. Розміркову-
ючи в контексті ренесансно-гуманістичних впливів, мислитель висо-
ко оцінював внутрішню свободу людської особистості як необхідну 
умову утвердження її гідності. 

Свобода людини у творах Г. Сковороди є найвищою суспільною 
цінністю, яка гарантує право на національну самобутність і свободу 
її прояву. 

У період сучасних демократичних змін особливо актуальним є 
звернення до аксіологічних підстав формування національної іден-
тичності. 

Література:
1. Горський В. С., Кислюк К. В. Історія української філософії: Підруч-

ник. – К. : Либідь, 2004. – 488 с. 
2. Жижченко В. Значення філософії Г. С. Сковороди для формування ук

раїнської національної ідеї ХХІ століття // Грані. – 2000. – № 3 (11). – С. 62-65. 
3. Карась А. Ф. Філософія громадянського суспільства в класичних 

теоріях і некласичних інтерпретаціях. – Київ, Львів: Вид. центр ЛНУ  
ім. І. Франка, 2003. – 520 с. 

4. Кашуба М. Вільнодумство Г. Сковороди // Сковорода Григорій: образ 
мислителя. Зб. наук. праць. – К. : Ін. -т філософії НАН України, 1997. –  
С. 112-118. 

5. Космеда Т. Аксіологічний аспект прагмалінгвістики: формування і роз-
виток категорії оцінки. – Львів: Вид. центр ЛНУ ім. І. Франка, 2000. – 350 с. 

6. Кримський С. Лише місія робить поета вільним // ЦСМ “Дах”: Від-
луння. – http://www. dax. com. ua/ru/saloon/20040225/krymskiy.

7. Литвинов В. Д. Ренесансний гуманізм в Україні [Електронний ресурс] 
– К. : Основи, 2000. – 472 с. – http://litopys. org. ua/lytv/lyt. htm.

8. Пашук А. Проблема свободи у філософії Григорія Сковороди // За-
писки Наукового Товариства ім. Т. Шевченка. – Львів, 1994. – Т. ССХХVII –  
С. 405-423. 

9. Попович М. Григорій Сковорода: філософія свободи. – К. : Майстерня 
Білецьких, 2007. – 256 с. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 11

10. Сковорода Г. Повне зібрання творів: У 2-х т. – К. : Наукова думка, 
1973. – Т. 1. – 531 с.; Т. 2. – 574 с. 

11. Сміт Ентоні Д. Національна ідентичність. – К. : Основи, 1994. –  
С. 149-183. – http://litopys. org. ua/smith/smi02. htm.

12. Шевчук В. Копай криницю всередині себе // Тарнашинська Л. Закон 
піраміди: Діалоги про літературу та соціокультурний клімат довкола неї. – 
К. : Пульсари, 2001. – С. 27-33. 

13. Шлемкевич М. Галичанство. Загублена українська людина // Хроні-
ка 2000. – К., 2000. – Вип. 39-40. – Т. ІІ. – С. 289-339. 

14. Kuźmicz K. Pochwała wolności // Człowiek wobec systemów wartości. 
Red. T. Kozłowskiego i K. Kuźmicza. – Białystok: TEMIDA 2, 2006. – S. 83-102. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри полі-
тичних наук та філософії Львівського регіонального інституту дер-
жавного управління Національної академії державного управління 
при Президентові України М. В. Кашуба 



Наукові записки12

УДК 140. 8 (477)

Тетяна Власова

“ПОСТКОЛОНІАЛЬНА КРИТИКА”  
ТА УКРАЇНСЬКИЙ ФІЛОСОФСЬКИЙ ДИСКУРС

У статті розглядаються особливості західної доктрини 
постколоніалізму і постколоніальної критики, її вплив на україн-
ський філософський дискурс початку XXI ст. 

Ключові слова: постколоніальний критик, мультикультура-
лізм, культурна асиміляція, сепаратизм, репрезентація, декон-
струкція, текстуальність, концепція жертви, підпорядковані 
групи, національна ідентичність. 

Vlasova T. “Postcolonial critique” and Ukrainian philosophic 
discourse 

The article deals with the peculiarities of the Western doctrine of 
postcoloniality and postcolonial critique, its impact on the modern 
philosophic discourse in Ukraine. 

Key words: postcolonial critic, multiculturalism, cultural 
assimilation, separatism, representation, subaltern groups, decons
truction, textuality, victimage, national identity. 

Власова Т. “Постколониальная критика” и украинский фи-
лософский дискурс 

В статье рассматриваются особенности западной 
доктрины постколониализма и постколониальной критики, ее 
влияние на украинский философский дискурс начала XXI в. 

Ключевые слова: постколониальный критик, мультикульту-
рализм, культурная ассимиляция, сепаратизм, репрезентация, 
деконструкция, текстуальность, концепция жертвы, подчинен
ные группы, национальная идентичность. 

Українська філософська думка, що отримала наприкінці XX ст. 
вільний доступ до постмодерністських концептів та концепцій, збага-
тила за цей час свій дискурс багатьма “вербальними маніфестаціями” 
ідеології західного постіндустріального суспільства. Як відомо, не 
тільки “фемінізм і “постмодернізм” були обов’язковими на Заході для 
політкоректного цитування в 80-х роках минулого століття. “Муль-
тикультуралізм” і “постколоніальна критика” також стали помітним 
явищем у загальному процесі політизації західної культури останніх 
десятиліть. При цьому, виступаючи феноменами постмодернізму, 
© Тетяна Власова, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 13

і мультикультуралізм, і постколоніалізм є за своєю суттю “багато-
чисельним”, захоплюючи різні теоретичні майданчики з наступною 
плюралізацією своїх значень та відповідними дискусіями навколо 
них. Як пише Девід Беннет, автор багатьох відомих робіт з постколо-
ніалізму, якщо вікторіанські етнографи конструювали класифікацію 
раси з більш чи менш тонкою дискримінацією відмінностей і ступе-
нів “помісей”, то “культурні аналітики” конструюють сьогодні класи-
фікацію мультикультуралізму, розрізняючи такі його види і гібриди, 
як консервативний мультикультуралізм, ліберальний мультикульту-
ралізм, лівий мультикультуралізм і т. д. [1]. 

Циркулюючи в абсолютно різних сферах – від маніфестів політич-
них партій через освіту, законодавство, охорону здоров’я до ритори-
ки етнічних груп, реклами та “фешн-індустрії” – мультикультуралізм 
слугував (і слугує) кодом як для культурної асиміляції, так і для куль-
турного сепаратизму. Одночасно у тому ж руслі “переосмислення від-
мінностей та ідентичності” в американській та західноєвропейській 
міждисциплінарній (філософській, літературознавчій, культуроло-
гічній, феміністській) теорії з’являється низка робіт, що розробляють 
концепції “постколоніальної критики”, політичною метою якої була 
спроба і артикулювати реальність домінантної культури, і уникнути її 
стереотипних ідентифікацій [2, с. XII]. Отримавши потужний концеп-
туальний імпульс Ж. Дерріда, постколоніальна критика зробила своїм 
предметом циркулювання знаків, у якому суб’єкт постійно осягався 
розумом по-новому. Як очевидно, концепції тексту, що розроблялися 
в той час, асоціювались із концептами деконструкції, що повною мі-
рою стосується такої знакової представниці постколоніальної крити-
ки, як Гайатрі Співак. Сьогодні Г. Співак, “феміністка-деконструкти-
вістка з марксистським ухилом”, – один із найвпливовіших теоретиків 
культури і літератури; її дослідження у сфері психоаналізу, фемінізму 
та історіографії також широко відомі. У 80-х роках минулого століття 
відома перекладачка Ж. Дерріда пише статті, дає інтерв’ю і виступає 
на телебаченні з обговоренням проблем постколоніальної критики і 
мультикультуралізму. Ці питання, як зазначають учені, і сьогодні, 30 
років потому, не втратили своєї актуальності. Філософи, політологи, 
літературознавці продовжують дискутувати про “нерозв’язні” про-
блеми репрезентації, саморепрезентації, деконструкції, постколоні-
алізму та політики мультикультуралізму, ситуації постколоніальної 
критики, мовленнєвих актів та критичної теорії, педагогічної від-
повідальності та політичних стратегій – ті проблеми, які Г. Співак 
порушила у своїх роботах “Політика інтерпретацій”, “Французький 



Наукові записки14

фемінізм у міжнародному розрізі”, “Входження у Третій світ”, “По-
яснення і культура: маргіналії” та ін. [3]. 

В інтерв’ю, опублікованих у книзі “Постколоніальний критик”, об-
говорюючи питання “постмодерного стану”, “кінця політики”, іден-
тичності та фемінізму, Г. Співак стверджує, що вона не просто пра-
цює з постмодерною критичною теорією, яка протистоїть багатьом 
сучасним культурним і політичним теоріям. Вона постійно підкрес-
лює, що ідея “нейтрального діалогу” неможлива, крім того, ідея ней-
трального діалогу заперечує історію, заперечує структуру, заперечує 
позиціонування суб’єктів, а тому треба навчитися читати, як бажання 
нейтральності та/або бажання Іншого артикулює себе, тобто, Співак 
стверджує: треба навчитися читати текст (наративи, історичні та ін-
ституціональні структури), в якому виражене бажання [4]. Г. Співак, 
“зразковий продукт індійського університетського навчання та аме-
риканської постуніверситетської освіти” [2], дає тонкий аналіз китай-
ської культури та індійської літератури, деконструює тексти Данте, 
Вулф, Уордсворта у руслі феміністських дебатів останніх десятиліть 
XX ст. У той же час вона завжди націлена на “візуальність” істо-
ричних та інституціональних структур репрезентативного простору, 
який вона втілює, виступаючи представником і марксизму, і фемініз-
му, і, водночас, “Третього світу”. Проблеми письма, текстуальності та 
дискурсу займають превалююче місце у всіх опублікованих роботах 
дослідниці, але її відрізняє від багатьох сучасних теоретиків те, що 
проблеми текстуальності та область політики не розглядаються в її 
працях як дві незіставні сфери. 

Г. Співак доводить, що поняття текстуальності приблизно повинно 
співвідноситися з поняттям “створення світу” на передбачувано „не-
інскрибованій” території. Говорячи про це, дослідниця в основному 
має на увазі імперіалістичний проект, розуміючи під цим, що земля, 
територію якої імперіалізм поглинув, була раніше “неінскрибована”, і 
тоді світ (на простому рівні картографії) інскрибував те, що, як перед-
бачалось, повинно було бути інскрибованим. Отже, стверджує Співак, 
це “створення” світу є, по суті, створенням тексту, текстуалізація, пе-
рехід у “створення мистецтва”, в об’єкт, який треба усвідомити [5]. 

Завжди знаходячись у дискурсі постструктуралізму, Співак фоку-
сує свою увагу на “ситуації постколоніального інтелектуала” і “тео-
рії Першого світу”. При цьому для багатьох своїх колег-теоретиків  
Г. Співак – це, перш за все, представниця постколоніальної індійської 
діаспори, яка намагається деколонізувати розум і, таким чином, кон-
ституювати “інтелектуалів-аборигенів” [4, с. 67]. Говорячи про Індію, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 15

Співак підкреслює, що не може бути “своєї теорії” (наприклад, “ґан-
дизму”), яка ігнорувала б реальність XIX століття, тому що в такому 
випадку неминуче прийшлося б перекреслити цілі століття „історич-
ної задіяності”. А тому, пише “постколоніальний критик”, вона віддає 
перевагу використанню того, що історія написала для неї. Дослідниця 
підкреслює свою незацікавленість у захисті залежності “постколоні-
ального інтелектуала” від західних моделей; існує певне “дисциплі-
нарне утруднення”, і Співак у цілому реагує на нього. При цьому вона 
зазначає, що поняття “контамінації культури” не передбачає “ступінь 
чистоти” для її носіїв [4, с. 68-69]. 

Розмірковуючи про новий “постмодерний буржуазний лібералізм” 
(Р. Рорті), який конституює політичне суспільство із різноманітних 
спільнот без нормативного суверенного порядку, Д. Беннет також за-
чіпає проблеми презентації меншин, стерджуючи, що політична ре-
презентація – це, безумовно, продуктивна практика, суттю якої є “за-
провадження в дію” політичних суб’єктів, органів (по суті, і об’єктів), 
які мають за мету зміну старого становища задіяних сторін, зміну 
конфігурації політичної “топографії”, в якій вони здійснюють свої 
ідентичності та свої інтереси [6, с. 41-42]. Подібний “презентизм”, 
пише вчений, передбачає ніцшеанське “навмисне забування” мину-
лого для найбільш ефективної дії у теперішньому, що приводить до 
використання низки спеціальних термінів, зокрема, такого терміна, 
як “створення жертви” (“victimage”). Використовувані, в основному, 
в освітніх та художніх проектах, “концепції жертв” ставили собі за 
мету репрезентацію історії і досвіду “підпорядкованих” (“subaltern”) 
груп і меншин, наполягаючи на їх візуальності в домінантній культу-
рі. Подібна лексика також мала статус політкоректної наприкінці XX 
ст., хоча у США вона і тоді розглядалася у термінах незіставності. 

Що ж стосується самих “постколоніальних критиків”, то Хомі 
Бхабба користується словосполученням “мистецтво жертв” (віктим-
не мистецтво) без лапок, вважаючи, що це широко використовуваний 
термін, який має своє місце у дискурсах “війни культур”. Дослідник 
підкреслює, що віктимне мистецтво, що б воно собою не являло, – це 
поява в публічному культурному середовищі голосів, яких змусили 
замовчати у процесі створення тієї чи іншої меншості [6, с. 45]. Бха
бба зазначає, що, не зачіпаючи питання цінності, це швидше “люд-
ський стан”, немає нічого дивного в тому, що “представники жертв” 
говорять про свій найяскравіший досвід; досвід, який передав інфор-
мацію їх екзистенціальному стану. Бхабба стверджує, що справа не в 
самому ярликові “жертва”: художній провал “жертви” нічим не від-



Наукові записки16

різняється від естетичного провалу привілегійованих груп. Проблема 
у виживанні як усвідомленні того, що означає бути “посеред життя і 
в мові” [6, с. 46]. 

Террі Іглтон, впливовий англійський теоретик (критик, культуро-
лог, історик літератури), зазначає, що, як і багато інших учених, які 
пишуть про колишні колонії, він завжди вагається щодо “постколоні-
ального ярлика”, тому що “постколоніалізм” означає не лише корпус 
творів про колишні колонії, але і цілий теоретичний та ідеологічний 
порядок, цілу палітру “доктрин і благочестя”, які й історично, і полі-
тично зовсім не невинні [7, с. 125]. Можна помітити, пише Іглтон, що 
серед позитивних причин виникнення цього стилю мислення були ті, 
що відображали негативні процеси, наприклад, глобальну політичну 
поразку, що характерно для постмодернізму в цілому. Націоналізм 
– це не „сексуальний термін” в постколоніалізмі, який швидше на-
гадує британцям про Індію, а не португальцям про те, як їх вигнали 
із Анголи. Те, що націоналізм, продовжує Іглтон, є і ідеологією ім-
періалістичного капіталізму, і (час від часу) його ефективним воро-
гом, – лише одна із багатьох причин того, що цей термін викликає 
замішання і плутанину. “Постколоніальна підозра націоналізму”, яка, 
як додає вчений, не є універсальною для цієї теорії, має достатньо 
визначені історичні умови, пов’язані з провалом революційного на-
ціоналізму Третього світу 70-х років, його намаганням розрушити 
гегемонію Заходу. Іглтон пише, що “труднощі” з терміном постколо-
ніалізм, які розділяють багато вчених, стосуються не лише його “кри-
чущих обмежень”: сама природа терміна має на увазі, наприклад, що 
ви можете помістити Тайвань і Танзанію в одній і тій самій рубриці, а 
також стверджувати, що все у так званому “постколоніальному” сус-
пільстві “бездоганно постколоніально”. 

Постколоніалізм як геополітичний термін і постколоніальна 
критика як термін постмодерністського дискурсу (наприклад, фемі-
нізму) доволі часто зустрічається у роботах українських теоретиків 
останніх років (Т. Гундорова, О. Забужко, С. Грабовський, І. Грабов-
ська, Л. Кобилянська та ін.). Розглядаючи ці епіфеномени передусім 
у культурологічному контексті, вчені, як зазначається, недооцінюють 
той факт (або переоцінюють його), що, як пише Іглтон, чим би не була 
“постколоніальність”, вона ніяким чином не стосується в першу чергу 
культури [7, с. 126]. Постколоніалізм передбачає певний вид стійкого 
(або хронічного) стану, що, своєю чергою, наштовхує на думку про 
рутину стереотипізації. Постколоніальний дискурс здебільшого нале-
жить “лівому культуралізму”, під яким західні вчені розуміють над-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 17

мірну емфазу на відмінностях, що конституюються, а не на тому, що 
виступає загальним для людських істот. Такий культуралізм, по суті, 
є редукцією, подібно до есенціалізму чи біодетермінізму. Виникає пи-
тання: навіщо визначати увесь соціальний порядок, цілий дискурс у 
термінах “пост” – того, що приходить після колоніалізму, тим більше, 
що сам цей термін несе безперечні негативні конотації. Як зазнача-
ється, деконструкцію себе та “інших” можна проводити не лише в бі-
нарній опозиції імперіалістичного суб’єкта і колоніального об’єкта, а 
концепції мультикультуралізму розглядати не тільки в риториці зрад-
ництва. Культурний плюралізм зі всіма своїми відмінними соціоісто-
ричними характеристиками таких країн як США та Канада, Британія 
та Ірландія, Індія та Нова Зеландія демонструє як їх національну своє-
рідність, так і їх залученість у глобальні процеси та глобалізуючі дис-
курси імперіалізму та колоніалізму, постколоніального націоналізму, 
антинаціоналізму, Просвітництва і лібералізму. Фактичний провал 
політики мультикультуралізму в країнах Західної Європи вчить тому, 
що культурні відмінності не повинні бути ні об’єктом толерантнос-
ті, ні проблемами, які конче потрібно вирішувати, вони можуть бути 
лише предметом діалогу, постійних переговорів, відкритих для всіх 
сторін, на що і претендує демократична політика. Проблема у тому, 
чи хочемо ми бути сучасною нацією – ліберальною, плюралістською, 
феміністською, “етнічно освіченою”, чи ми рішуче підтримуємо па-
тріархатний, націоналістичний традиціоналізм. Питання, безперечно, 
не таке просте, як може видатися. Як зазначають учені, “правда по-
стмодернізму” і “безумовна істина” постколоніального мислення по-
лягає в тому, чи маємо ми сили нести тягар привілегії вільно обирати, 
ким ми хочемо бути, не дотримуючись класичної націоналістичної 
парадигми, не намагаючись просто знайти засоби для вираження уже 
оформленої, ухваленої, але підданої репресіям ідентичності. 

Проблеми національної ідентичності так чи інакше ще довго бу-
дуть предметом гострих наукових обговорень та інтенсивних політич-
них дебатів. У центрі проблематизації національної ідентичності – те, 
що Хомі Бхабба назвав “неможливістю єдності нації як символічної 
сили” [8, с. 1]. Саме в цьому контексті “постколоніальна критика” в 
Україні є настільки проблематичною. 

Література:
1. Bennett D. Introduction // Multicultural States. Rethinking Difference and 

Identity. – London and New York: Routledge, 1998. – P. 1-25. 



Наукові записки18

2. MacCabe C. Foreword // Spivak G. C. In Other Worlds. Essays in Cultural 
Politics. – New York and London: Routledge, 1988. – 309 p. 

3. Spivak G. In Other Worlds. Essays in Cultural Politics. – New York and 
London: Routledge, 1988. – 309 p. 

4. Spivak G. The Post-Colonial Critic. Interviews, Strategies, Dialogues. – 
New York and London: Routledge, 1990. – 168 p. 

5. Spivak G. Criticism, Feminism, and the Institution // The Post-Colonial 
Critic. – New York and London: Routledge, 1990. – 1-16 p. 

6. Bennett D., Bhabba H. K. Liberalism and Minority Culture // Multicultural 
States. – Ibid. – P. 37-47. 

7. Eagleton T. Postcolonialism. The case of Ireland // Multicultural States. – 
Ibid. – P. 125-134. 

8. Bhabba H. K. Nation and Narration. – London: Routledge, 1990. – 352 p. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 19

УДК 1:316. 3 + 130. 2

Марина Михайлова 

ЕТНОКУЛЬТУРА ТА НАЦІОНАЛЬНА СВІДОМІСТЬ: 
СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ

У статті здійснюється соціально-філософський аналіз 
проявів етнічного у свідомості індивідів полікультурного сус-
пільства. Обґрунтовується, що етнокультура є визначальним 
складником суспільного буття, який впливає на формування на
ціональної свідомості соціуму і стан суспільних взаємин. З’ясо
вано взаємозв’язок етнокультури і національної ідентичності в 
націєтворчому процесі. 

Ключові слова: етнокультура, національна свідомість, націо
нальна ідентичність, національна культура. 

Mikhailova M. The Ethnic Culture and National Consciousness: 
Social-philosophical Analysis

In this article it is fulfilled the social-philosophical analysis of the 
signs of ethnic in consciousness of representatives of the individuals 
in multicultural society. It is proved that the ethnic cultural is a 
determining component of social existence, it influences on the forming 
of consciousness of society and on the state of public interrelations. 
It is researched the sense of correlation of ethnic culture and national 
identification in nation creative process. 

Key words: ethnic culture, national consciousness, national 
identification, national culture. 

Михайлова М. Этнокультура и национальное сознание: со-
циально-философский анализ

В статье осуществляется социально-философский анализ 
проявлений этнического в сознании индивидуумов поликультур-
ного общества. Обосновывается, что этнокультура является 
определяющей составной частью общественного бытия, влияет 
на формирование сознания социума и состояние общественных 
взаимоотношений. Определён смысл взаимосвязи этнокультуры 
и национальной идентичности в нациетворческом процессе. 

Ключевые слова: этнокультура, национальное сознание, на-
циональная идентичность, национальная культура. 

Актуальність дослідження зумовлюється тим, що перехід у XXI 
століття супроводжується не тільки засвоєнням найвищих здобутків 

© Марина Михайлова, 2011



Наукові записки20

культурно-освітніх цінностей людства, а й поступовим та усвідомле-
ним процесом етнокультурного відродження, який дослідники цілком 
справедливо називають “етнічним ренесансом”. Характерною рисою 
початку XXI століття постають складні реалії впливу на формування 
особистості етнічної та масової культури. Етнокультурні цінності у 
духовній сфері постають потужним інтелектуальним скарбом та не-
вичерпним резервом загальнолюдських цінностей, культурних тради-
цій народів, процесів національної ідентифікації особистості. 

Аналізуючи зазначену проблему, слід насамперед вказати на недо-
статність праць, присвячених соціально-філософському осмисленню 
особливостей формування і прояву етнокультурного у процесі на
ціональної ідентифікації. Значний внесок у дослідження теоретико-
методологічних аспектів етнокультурних процесів зробили такі вчені, 
як Ю.  Бромлей, Е.  Гелнер, С.  Грица, Л.  Гумільов, К.  Леві-Стросс, 
Е.  Сміт. Різним аспектам національної свідомості присвячені дослі-
дження як вітчизняних, так і зарубіжних учених – В.  Андрущенка, 
Дж.  Армстронга, А.  Бичко, Г.  Касьянова, І.  Кресіної, В.  Лісового, 
Д.  Міллера та ін. 

Оскільки етнокультура є одним із визначальних чинників форму-
вання національної свідомості, існує необхідність розкриття змісту 
взаємозв’язку етнокультури та національної ідентичності. Метою 
статті є розкриття ролі етнокультурних чинників у формуванні та роз-
витку національної свідомості. 

Етнокультура як категорія соціальної філософії містить у собі 
найсуттєвіші результати комунікативного досвіду етнічних спільнот 
з освоєння суспільного буття і постає сукупністю матеріальних та 
духовних цінностей. Як важлива складова буття соціуму етнокуль-
тура має всезагальний, універсальний характер, суттєво впливає на 
суспільну свідомість і формування соціальних відносин. У концепції 
національного життя, розробленій науковцями Інституту філософії 
НАН України, яка розглядає етнос як сферу життєдіяльності людей, 
своєрідний дім, вагоме місце у бутті етнічних спільнот посідають сі-
мейно-родинні зв’язки, спільна територія проживання (рідна земля), 
духовна культура народу, мова, музичний і словесний фольклор, риси 
національного характеру, звичаї, традиції, мистецтво тощо, тобто 
саме етнокультура [1, с.  296]. 

Найбільш точне визначення етнокультури, на наш погляд, нале-
жить професору М.  Степико, який характеризує етнічну культуру як 
специфічну парадигму життєтворення, яка, акумулюючи в матеріаль-
них і духовних цінностях, знакових системах певні знання, значення, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 21

творчі здібності й уміння народу, постає особливим способом буття 
етносу щодо інших спільнот людей. Етнічна культура виступає онто-
логією людської суб`єктивності, тобто сферою формування та покла-
дання смислів, що структурують етнічне буття [12, с.  11]. 

Етнокультура покликана забезпечити рівні умови для збереження і 
відтворення складових чинників народної культури етносів та сприя
ти самовизначенню конкретного народу. Процес цілісного формуван-
ня етнокультури набуває ефективності за умов взаємодії зовнішніх 
(суперстратних) і внутрішніх (субстратних) складників. Цінності, що 
складають основу етнокультури, виступають одночасно як об’єкт ре-
гулювання та саморегулювання. Цінність особистості як система ста-
новить собою цілісний аспект, якому притаманні такі системотвірні 
ознаки, як інтеґративність, структурність, ієрархічність та сумісність 
елементів, зв’язок із середовищем [13, с.  15]. 

В умовах сьогодення нормою повинні стати етнічна взаємоповага 
та усвідомлення непересічної цінності кожної етнічної культури для 
змістовного буття людства. Визначальною у свідомій етнокультурній 
орієнтації є та обставина, що, незважаючи на об’єктивні умови й ідео
логічні настанови владних інститутів, стимулювання асиміляційних 
процесів, культурні відмінності зберігаються між різними за похо-
дженням етнонаціональними групами, а також виявляється тенден-
ція до стійкості цих відмінностей. З цього приводу Е.  Сміт зауважив, 
що “на відміну від історично неглибокої, безпам’ятної глобальної 
культури, ґрунтованої переважно на прагматичній мові повсякден-
ності, культури минулого (етнокультури) будувалися навколо спіль-
ної пам’яті, традицій, міфів і символів, витворюваних послідовними 
поколіннями культурних чи політичних одиниць населення, класу, 
регіону, етнічної чи релігійної спільноти. На відміну від майбут-
ньої ціннісно нейтральної і безтрадиційної культури планети, багато 
окремих культур минулого і теперішнього завжди прагнули зберегти 
власні незамінні культурні цінності й особливі ритуали, ідеали і тра-
диції тих, хто їх придумував і брав у них участь” [11, с.  41-42]. 

Піднесення статусу етнокультури українського народу сприятиме 
його визнанню на право розвитку та існування передусім всередині 
українського поліетнічного суспільства. У сучасних умовах особливо-
го значення набуває проблема збереження своєї етнічної ідентичності 
в її автентичних формах, яка постійно руйнується засобами масової ін-
формації, “вестернізацією”, зросійщенням вітчизняного інформаційно-
культурного простору, яке досягло загрозливого для існування укра-
їнської культури масштабів. Є, зрештою, чимало свідчень усе більшої 



Наукові записки22

культурної й економічної одноманітності в різноманітних сферах. На-
ступ американської масової культури, англійської мови, поп-культури, 
візуальних мас-медій і комп’ютерно-інформаційних технологій поста-
ють важливими глобальними культурними тенденціями [11, с.  41]. 

Етнокультурні процеси за сучасних умов активно впливають на 
свідомість і самосвідомість людей та визначають форми їхнього ет-
нобуття, що виявляються в рівні розвитку народної культури. На дум-
ку О.  Чебан, саме в етнокультурі відбувається самопізнання етносу, 
який постає як діалектична єдність двох протилежних і, водночас, 
взаємопов’язаних аспектів буття людини: природно-біологічного та 
соціального. В етнічних спільнотах біологічне існує через соціальне і 
навпаки. Конкретним виявом етнічного, його найвищою формою є на-
ція. Утворення націй не є простим сплетінням явищ біологічного ха-
рактеру з явищами соціального: це утворення історичної конкретнос-
ті, історичної індивідуальності з природного расового хаосу. Будучи 
за своїм походженням феноменом ані суто соціальним, ані винятково 
біологічним, етнічне виявляється на межі зазначених характеристик 
[13, с.  9]. Включаючись у внутрішню структуру спільноти, індивід 
отримує національну визначеність, враховуючи діалектику етнічних і 
соціальних ролей особистості. Національна визначеність реалізується 
за допомогою етнокультури взагалі, мови, релігії, мистецтва, історії, 
ідеології зокрема. 

Деякі науковці вважають, що для буття нації важливо не тільки на-
явність певних особливостей у культурі чи історії, а й те, в чому самі 
люди вбачають свою специфічність, відмінність від інших національ-
них спільнот. Як зазначав Л.  Гумільов, етнічні відмінності не осмис-
люються, а відчуваються за принципом: “це – ми, а усі решта – інші” 
[2, с.  47]. Це самоусвідомлення має дуже важливий складник – певні 
ціннісні орієнтації і волю, тобто діяльне утвердження себе як колек-
тивної “особистості” [8, с.  453]. Нація як суб’єкт державотворення має 
пізнати себе, усвідомити свою сутність, свої інтереси та потреби, своє 
місце у світовій громаді та відмінність від інших національних спіль-
нот. Без цього втрачається почуття єдності між представниками нації. 
Саме на усвідомлення та утвердження єдності громадян, на пошук того 
спільного, що нівелювало б розбіжності між представниками нації за-
ради розбудови власної держави, спрямована національна свідомість. 

З погляду розкриття сутності національної свідомості базовими є 
дослідження К.  Юнга, який у праці “Структури несвідомого розви-
тку” розвинув уявлення про існування у психіці людини поряд з ін-
дивідуальним несвідомим, глибинного шару, зміст якого становлять 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 23

загальнолюдські праобрази – архетипи. Дослідник уважав, що саме 
феномен архетипу засвідчує творчий характер несвідомого, ірраціо-
нального, його здатність акумулювати й зберігати енергію національ-
ної спільноти, спрямовувати її на саморефлексію, самоопановування 
і самоствердження [15, с.  55]. 

У вітчизняній соціально-філософській думці не існує універсаль-
ного визначення поняття “національної свідомості”. Це має під со-
бою певні підстави, оскільки неможливо повністю охопити сутність 
такого багатогранного феномену, як національна свідомість, а лише 
окреслити його основні смислові моменти, що роблять цей феномен 
унікальним. Ми солідарні з думкою І.  Кресіної про те, що національ-
на свідомість – це “складна система духовних феноменів та їх утво-
рень, які сформувалися в процесі історичного розвитку нації, відобра-
жають основні засади її буття та розвитку” [7, с.  39]. Як унікальний 
феномен духовного життя українського суспільства, національна сві-
домість розвивається за внутрішньою логікою, демонструючи розмаї
ття проявів і форм, глибину думок і почуттів, життєздатність у само-
ствердженні, націєтворенні. 

Основні чинники впливу на формування національної свідомості 
умовно можна поділити на три групи: об’єктивні, практично-духовні, 
ідеальні. 

До першої групи чинників входить весь комплекс суспільно-істо-
ричних реалій, об’єктивно сформований спосіб життя тієї чи іншої 
нації. Вплив цієї групи факторів суттєвий, можливо й фундаменталь-
ний, але не абсолютний. 

До другої групи належать властиві нації стереотипи (традиції, зви-
чаї, особливі риси характеру і поведінки, притаманні розваги, ігри 
тощо), історична пам’ять, усталена символіка, національні святині. 
Всі вони реально впливають на формування національної свідомості, 
жодного з них не можна ігнорувати. 

До ідеальних чинників належать численні уявлення, поняття, ідеї, 
принципи, які об’єднуються у теоретичну систему. Така система ві-
дображає ідеал, до якого прагне нація. Водночас у національній сві-
домості напрацьовуються і займають свою нішу ідеальні імперативи 
волі – моральні принципи й норми, покликані стимулювати громад-
ську активність громадян у бажаному напрямку, застерігаючи їх від 
згубних дій, що загрожують національній спільноті. У своїй сукуп-
ності всі ці ідеальні образи, світоглядні орієнтири, моральні ціннос-
ті та імперативи, ідеали і принципи їхнього здійснення завершують 
формування національної свідомості як цілісного явища [9, с.  53]. 



Наукові записки24

Відчуження від власної культури, неглибока вкоріненість у неї 
зумовлюють можливість іншого ставлення до чужої культури, ви-
робленої в інших умовах іншим народом. Йдеться про готовність 
до сприйняття іншої культури, налаштованість на її освоєність. То-
лерантне ставлення до чужої культури, відсутність іронії щодо неї 
проявляється рельєфно саме тоді, коли у власній культурі людина 
живе свідомим життям, сприймає свою культуру як щось невід’ємне 
від себе. Інакше кажучи, коли людина здатна поглянути на власну 
культуру як на щось існуюче поза собою, а на себе – поза власною 
культурою, із середовища іншої культури [3, с.  140]. “Відкритість до 
Іншого, але не розчинення в ньому. Критицизм, але не голобленість. 
Не згладжувати, але й не роз’ятрювати суперечності, аналізувати, до-
ходити коріння, принаймні намагатися розв’язувати їх. Це стосується 
буквально усіх аспектів як людської приватності, так і суспільного 
буття й свідомості”, – зазначала М.  Коцюбинська [6, с.  10]. 

Розвиток національної свідомості українського народу первісно 
зумовлений виявом різних культур, починаючи з праобразів давніх 
космогонічних уявлень і до сьогодення, завдяки чому стала можли-
вою реалізація прадавнього прагнення українців до творення власної 
держави. Співіснування і взаємодія етнічних спільнот регіону впли-
ває на формування свідомості, проявляючись в усьому комплексі тра-
диційної народної культури на рівні етичних норм, фольклору, мови 
тощо. Національна свідомість є дієвим чинником змін не тільки в 
окремих спільнотах, але й державотворення в цілому. Наявність тако-
го зв’язку підтверджена світовою історією як у минулому, так і нині. 
Національна свідомість містить теоретичні, буденні, масові та елітні 
запозичені й асимільовані ідеї, настанови, прагнення, культурні на-
бутки, що утворюють духовний універсум нації. 

Національна свідомість українців формувалась під потужним ав-
стро-угорським, польським та російським впливом. Метрополії, до 
складу державних утворень яких входила Україна, усвідомлюючи 
величезний потенціал національно-визвольного руху, системно і по-
слідовно, насиллям і підкупом, відкритою неправдою або зміщенням 
акцентів деформували національну свідомість. Українцям на рівні 
свідомості й підсвідомості імплантувалось розуміння себе як чогось 
вторинного, аморфного, забитого, здатного виконувати лише найпро-
стішу і найменш престижну роботу [14]. Аналізуючи національну сві-
домість українських громадян, варто звернути увагу на відсутність у 
суспільстві цілісного механізму ідентифікацій як способу ототожнен-
ня індивідом себе з конкретною групою, спільнотою. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 25

Нині відчутний брак не лише чітко окресленої загальнонаціональ-
ної ідентичності, а й національної свідомості. Колективне ототожнен-
ня громадян є розмитим, сприйнятливим до альтернативних іденти-
фікацій, зокрема, регіональної, російської чи європейської. На думку 
М.  Рябчука, “дезорієнтований еклектицизм українського життя від-
биває глибоку амбівалентність самого суспільства, драматично по-
діленого вздовж безлічі ліній – регіональних, культурних, етнічних, 
мовних, релігійних, поколіннєвих, – і таким чином не розколотого на 
“російсько-комуністичний схід” і “українсько-націоналістичний за-
хід”, як вважає дехто, а фрагментовано чи навіть, краще сказати, ато-
мізованого, розпорошеного. Такий стан суспільства суперечить його 
демократичному розвитку” [10, с.  185]. 

З поняттям національної свідомості органічно пов’язана категорія 
“національна ідентичність”, під якою розуміють ототожнення інди-
віда з нацією, її символами, цінностями, культурою, історією, дер-
жавними та правовими інституціями, політичними, економічними 
та соціальними інтересами. Національна ідентичність розкривається 
через такі субстанціональні смисли, які конкретизуються поняття-
ми “національна свідомість”, “національні почуття”, “національний 
характер”, “ментальність”, “національні образи світу”, “аціональна 
ідея”. Національна ідентичність, з одного боку, структурно включена 
в національну свідомість як певна соціальна форма, яка демонструє 
соціальну значущість індивіда, а з іншого – виходить за межі гносео-
логічного статусу національної свідомості [4, с.  68]. 

Особливе значення у формуванні й функціонуванні національної 
ідентичності мають етнокультурні чинники. Надбання попередніх 
поколінь культурної спільноти створюють підґрунтя, від якого по-
винні відштовхуватись майбутні покоління цієї спільноти у процесі 
національної самоідентифікації. Національна культура як система 
певних матеріальних і духовних цінностей, сукупність форм життєді-
яльності, характерних для конкретного етносу, народу, є своєрідним 
генератором життя, упорядником життєвого хаосу, де національне – 
це структурований упорядкований лад. Завдяки спільній неповторній 
культурі нація та її представники спроможні зберегти ідентичність у 
сучасному світі [5, с.  58]. Отже, можна констатувати, що проблема 
ідентичності є багатогранною. Процес глобалізації актуалізував пи-
тання про глибинні основи істинного буття людини. Постає проблема 
глобальної ідентичності, пов’язаної зі зміною ролі національно-етніч-
ної ідентифікації у глобалізованому світі. 

Зближення народів і культур у сучасному постіндустріальному 



Наукові записки26

суспільстві – це світ, що характеризується все більшою гуманністю 
і культурним розмаїттям, повагою до людини, розумінням того, що 
культурна основа людства (етнокультура) є вирішальним складни-
ком формування національної свідомості як особистості, так і сус-
пільства. Причому це стосується не тільки досвіду тих народів, які, за 
загальним визнанням, значно просунулися в культурному розвитку, 
й традицій тих спільнот, які, з огляду на ті чи інші причини, затри-
малися на попередньому щаблі культурного становлення [3, с.  156]. 

Отже, з урахуванням теперішнього стану національної свідомос-
ті, її динаміки, вважаємо, що проблема дослідження цього феномену 
залишається досить актуальною. Трансформація національної сві-
домості в Україні є процесом, зумовленим не лише особливостями 
розв’язання завдань демократизації суспільства, а й особливостями 
культурно-історичної ідентичності українців. Україна має складну, 
неоднозначну, багатошарову поліетнічну спадщину, що визначає 
формування різновекторного комплексу ціннісних орієнтацій її гро-
мадян, а також процесами цивілізаційного розвитку країни. 

Література:
1. Вечірко Р.  М. Українська та зарубіжна культура : навч.-метод. посіб. 

для самост. вивч. дисципліни / Р.  М.  Вечірко, О.  М.  Семашко та ін.   – К.  : 
КНЕУ, 2003.  – 367 с. 

2. Гумилев Л.  Н. Этногенез и биосфера Земли / Л.  Н.  Гумилев.  – М.  : 
ЭКСМО, 2008.  – 734 с.  

3. Загрійчук І.  Д. На межі національних культур : монографія / І.  Д.  За-
грійчук.  – Харків, УкрДАЗТ, 2006.  – 260 с. 

4. Козловець М.  А. Феномен національної ідентичності: виклики глоба-
лізації: монографія / М.  Козловець – Житомир: Вид-во ЖДУ ім. І.  Фран-
ка, 2009.   – 558 с. 

5. Козловець М.  А., Ковтун Н.  М. Національна ідентичність в Україні в 
умовах глобалізації : Монографія / М.  А.  Козловець, Н.  М.  Ковтун.  – К.  : 
ПАРАПАН, 2010.  – 348 с. 

6. Коцюбинська Михайлина. Вітер з України і наші екзистенційні зусил-
ля: Із циклу щоріч. пам’ятних лекцій ім. А.  Оленської-Петришин: Лекцію 
прочит. 4 квіт. 2005 р. в Нац. ун-ті “Києво-Могил. акад.”  / Михайлина Ко-
цюбинська.  – К.  : Вид. дім “Києво-Могилянська академія”, 2005.  – 30 с. 

7. Кресіна І.  О. Українська національна свідомість і сучасні політичні 
процеси (етнополітичний аналіз) : монографія  / І.  О.  Кресіна.  – К.  : Вища 
школа, 1998.  – 392 с. 

8. Лісовий В. Що таке національна (українська) ідея? / В.  Лісовий // На-
ціоналізм : Антологія. – 2-ге вид. [упоряд. О.  Проценко, В.  Лісовий].  – 
К.  : Смолоскип, 2000.  – С.  453-479. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 27

9. Паніч Ю. Національна свідомість українських громадян в сучасних 
умовах / Ю.  Паніч // Політичний менеджмент.  – 2006.  – № 6.  – С.  45-51. 

10. Рябчук М. Від Малоросії до України : парадокси запізнілого націє
творення : монографія / Микола Рябчук.  – Київ : Критика, 2000.  – 304 с. 

11. Сміт Е. Нації та націоналізм у глобальну епоху / Пер. з англ. М.  Клим-
чука і Т.  Цимбала.  – 2-ге вид., стереотип.  – К.  : Ніка-Центр, 2009.  – 320 с.  

12. Степико М.  Т. Філософсько-методологічний аналіз становлення та 
буття етнонаціональних спільнот : автореф. дис. на здобуття наук. ступеня 
д.  філософських н.  : спец. 09. 00. 03 “Соціальна філософія та філософія 
історії” / М.  Т.  Степико.  – Київ, 1999.  – 34 c. 

13. Чебан О.  М. Етнокультурне у свідомості поліетнічного соціуму (на 
матеріалах Придунав’я) : автореф. дис. на здобуття наук. ступеня к.  філо-
софських  н.  : спец. 09. 00. 03 “Соціальна філософія та філософія історії” / 
О.  М.  Чебан.  – Одеса, 2003.  – 20 с. 

14. Шевченко  В.   О.   Національна свідомість як фактор розбудови 
українського суспільства [Електронний ресурс] : публікація Одеського ре
гіонального філіалу Національного інституту стратегічних досліджень  / 
В.  О.  Шевченко.  – Режим доступу : http://www. niss. od. ua/p/215. doc.

15. Юнг К.  Г. Аналитическая философия  / Пер. и ред. В.  В.  Зелен-
ского.  – СПБ.   : МЦНКиТ Кентавр, Институт Личности, ИЧП Палантир, 
1994.  – 136 с. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії 
Житомирського державного університету імені Іввана Франка, про-
токол № 7 від 23.12.2011 року



Наукові записки28

УДК 1 (09) 4/9) 

Тетяна Гончарук-Чолач, Надія Джугла 

ОСОБЛИВОСТІ УКРАЇНСЬКОЇ МЕНТАЛЬНОСТІ  
ЯК ОСНОВА НАЦІОНАЛЬНОЇ САМОІДЕНТИФІКАЦІЇ

У статті присвячено осмислюються проблеми української 
ментальності як визначальної при з’ясуванні специфіки укра-
їнської нації. Наголошується на тому, що на світоглядно-мен-
тальному рівні український національний характер виявляється 
у домінуванні у ньому екзистенціальних мотивів, у плюралістич-
ному баченні навколишнього світу, у діалогічному спілкуванні з 
природним і людським оточенням. 

Ключові слова: ментальність, самоідентифікація, індивідуа-
лізм, екзистенціальні мотиви, кордоцентричність. 

Honcharuk-Horlach T., Dzhuhla N. Features of Ukrainian 
mentality as basis of national samoidentifikacii

This article is devoted the comprehension of problem of Ukrainian 
mentality as a determining at finding out specific of Ukrainian nation. 
Authors mark that on to view-mental levels Ukrainian national 
character appears in prevailing in him of existential reasons, in 
pluralism vision of outward things, in the dialogic socializing with 
natural and human surroundings. 

Key words: mentality, authentication, individualism, existential 
reasons, kordocentrichnist’. 

Гончарук-Чолач Т., Джугла Н. Особенности украинской 
ментальности как основа национальной самоидентификации

В статье осмысливаются проблемы украинской менталь-
ности как определяющей при выяснении специфики украинской 
нации. Отмечаєтся то, что на мировоззренческо-ментальном 
уровне украинский национальный характер оказывается в до-
минировании в нем экзистенциальных мотивов, в плюралистич-
ном виденье окружающего мира, в диалогическом общении с 
естественным и человеческим окружением. 

Ключевые слова: ментальность, самоидентификация, инди-
видуализм, экзистенциальные мотивы, кордоцентричность. 

Фундамент української ментальності як основи національної 
самоідентифікації закладався у X-XII ст. в Київській Русі під час 
творчого діалогу мітологічної свідомості з візантійським християн-

© Тетяна Гончарук-Чолач, Надія Джугла, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 29

ством. При цьому мова йде лише про русичів – мешканців середньо-
го Подніпров’я, яких називали полянами. Саме цю територію давні 
літописи іменували Руссю, решту населення Києво-руської держави 
літописи називали “словене”. Таким чином, предки майбутніх росіян, 
хоч і входили територіально до держави Київська Русь, формували 
свою ідентичність у відмінних від власне русичів умовах. Результа-
том діалогу був творчий синтез позицій його учасників – та проте 
синтетичний характер києворуської культури зовсім не говорить про 
однорідну “монотонність” цього синтезу. 

Отже, києворуська ідентичність, що народжувалася в діалозі з 
візантійським християнством, інтегрував в себе лише ті “елементи 
останнього”, які виявилися співзвучними світоглядно-ментальним 
орієнтаціям полянської людності. Тут постає запитання, а чим же ви-
значалися самі ці орієнтації?

Поляно-руська етнічна спільнота сформувалась на ґрунті давньої 
автохтонної землеробської цивілізації. Праця на родючих землях 
українського степу та лісостепу сприяла формуванню малих соціаль-
них груп. Дорослі діти не залишалися (як це було на північному схо-
ді) у батьковій родині, а утворювали свої сім’ї. Звідси властивий ще 
праукраїнцям індивідуалізм, поєднаний з ідеєю рівності, з повагою до 
окремого індивіда та його свободи, гостре неприйняття деспотизму, 
абсолютної монархічної влади. 

Тому на світоглядно-ментальному рівні український національний 
характер виявляється у домінуванні в ньому екзистенціальних моти-
вів, у плюралістичному баченні навколишнього світу, у діалогічному 
спілкуванні з природним і людським оточенням. Діалог з природним 
довкіллям виявляється у емоційно-шанобливому ставленні до землі, 
рідної природи в цілому і, як наслідок, надзвичайній працездатності 
та працелюбстві української людності. У зв’язку з останнім часто го-
ворять про “антеїзм” як специфічну рису українського менталітету. 
До сказаного ще варто додати “кордоцентричність” українського на-
ціонального характеру. 

Говорячи про національний характер того чи іншого народу і, від-
повідно, про національний менталітет, не слід розуміти цей феномен 
у натуралістично-біологічному тлумаченні, цей феномен має соці-
ально-історичний ґрунт. Отже, “близькість” чи “далекість” тих або 
інших етнічних спільнот визначається соціально-історичними, а не 
біологічно-генетичними чинниками. Імперська ж традиція твердячи 
про “близькість” українського етносу до російського, наголошує на 
тому, що українці та росіяни вийшли зі “спільної колиски”. 



Наукові записки30

Проте навіть і у біологічному плані (не кажучи вже про соціаль-
но-історичну) “близькість” українців і росіян не така вже й “тісна”, 
як про це прийнято думати – адже групи крові, які підлягають зако-
нам спадковості Менделя, показують, що українці майже не мають 
II групи, в той же час 90% у них становить групу III, I, IV. Росіяни і 
монголи, навпаки, до 80% мають II групу при майже повному браку 
інших групп крові. 

Менталітет українців зі всією ідентичністю сформувався під впли-
вом специфічних обставин їх історичної долі, серед яких одне з про-
відних місць належить ситуації своєрідного розташування України 
“між Європою і Азією”, між “Заходом і Сходом”. 

Це О. Кульчицький називає “спільністю історичної долі”, яка зале-
жить від геополітичного положення країни, яка за висловом вченого 
називається геополітичною “межовістю” – це постійне, невіддільне 
від людського існування перебування людини на “межах можливос-
тей існування”, на межах “боротьби, випадковості, провини, страж-
дання, загрози смерті”. Так, історично склалося, що “межовість” 
України була нічим не захищена, а одночасно надзвичайним багат-
ством і врожайністю простору приваблювала завойовницький Захід і 
степово-хижацький Схід, непомірно збільшувала тиск “межових си-
туацій” кожної української людини. Україна постійно зазнавала на-
падів, зазіхань, загарбань. 

Отож, з росіянами нас зближують сьогодні такі досить суттєві фак-
тори, як близькість мов, яка забезпечує безперешкодне спілкування 
людей та православна віра переважної частини українців. Хоча в но-
вітні часи віра як для православних, так і греко-католиків була ще 
одним стимулом прагнення до незалежного світського та церковного 
життя. Адже українцям і досі важко примиритися з тим, що Росія ві-
дібрала, так би мовити, в українців “право первородства”: присвоїла 
собі не тільки хрещення Русі – безцінну історичну спадщину україн-
ського народу, а й поглинула Київську церкву, з якої вийшла Росій-
ська церква. Через це було б актом справедливості й доброї волі, якби 
після утворення незалежної України Російська православна церква 
визнала незалежність українського православ’я. Однак так не трапи-
лося. 

Протягом століть російські політики й історики часто використо-
вували як запоруку єдності, як останній аргумент – православну віру. 
Москва завжди аж занадто добре розуміла вплив церкви – не дарма 
вона так поспішала підкріпити Переяславську угоду включенням 
Київської митрополії до складу Московської патріархії (1686) незва-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 31

жаючи на опір єпископату. Та попри це українці ніколи не забували 
про ті часи, коли самі займалися своїми церковними справами і при 
кожній нагоді українське духовенство та політики поспішали повер-
нути своїй церкві незалежність. Так сталося після революції 1917 р., 
під час окупації в період II Світової. Не забуваймо й про українську 
діаспору, яка в усіх країнах свого перебування утворювала українські 
церкви, а не подалася під опіку церков російських. Українські право-
славні сьогодні не втрачають надії самостійно розпоряджатися своєю 
об’єднаною церквою, яка є сьогодні найчисельнішою православною 
церквою світу, й автокефалією, якій не перешкоджає жодна каноніч-
на причина – лише спротив Москви. 

Сьогодні українці з усіх сторін оточені країнами, державницьке 
буття яких ні в кого не викликає найменшого сумніву, статус яких ви-
знається та поважається цілим світом. На цьому фоні в українському 
суспільстві виникають роздуми, питання, сумніви щодо власних дер-
жавотворчих “здібностей”. Варто, однак, не забувати, що становлен-
ня та остаточна інтеграція деяких європейських країн, які сьогодні в 
усьому передують у ЄС і складають його еліту, завершилися тільки у 
другій половині XIX ст., крім того, й сьогодні проблеми цементуван-
ня державної нації та боротьба з дезінтеграційними тенденціями є до-
сить актуальними для таких країн, як Іспанія, Італія, Велика Британія 
та інші. То ж відчуваймо і ми свою українську ідентичність. 

Таким чином, характеризуючи духовність українців, ми доходимо 
висновку, що вона має особливі, притаманні лише їй, відмінні від ін-
ших народів риси, які “рішають про те, як ми світ сприймаємо і тому 
яким його сприймаємо. Яке у нас “зображення світу”, та що за ним 
іде” [1, с. 48]. 

Історична дійсність впливала на українську людину не тільки шля-
хом селекційної дії, але й через історичну свідомість спільної історич-
ної долі. Ця свідомість українця “завдяки розповсюдженню козацької 
думи ніколи не зникала, через це домінанта поразки й даремного, 
хоч інколи дуже близького до мети, зусилля, що взагалі характеризує 
почини нашої історії, безперечно, могла іноді надавати нашій націо-
нальній психіці деякого забарвлення “фаталістичного песимізму…” 
[2, с. 714]. 

Безпосередньо історичні чинники мали вплив на формування на-
ціонального характеру, але ще більший вплив мало визначення сус-
пільних форм і умов життя українця. 

Найбільше вплинули на формування української ідентичності, на 
думку О. Кульчицького, по-перше, недостатня диференціація сус-



Наукові записки32

пільної структури із перевагою у ній класу селян; по-друге, спричи-
нене історичними обставинами виключене значення малих груп у со-
ціальному житті українця. 

Особливо вплинула, за словами вченого, на формування психіки 
переважаюча більшість серед українців селянства. Через це психіка 
носить характер селянськості із рисами близькості до землі. Цей фак-
тор також відбився на змісті й формі української культури, надавши 
їм особливого народного характеру. Перевага селянства в українській 
суспільності визначила рід і обсяг людських взаємин і також вплину-
ла на формування української душі. 

Оскільки обсяг людської взаємодії у селян сильно обмежений, він 
значною мірою не ґрунтується на поділі праці, через це у сільських 
мешканців існує велика залежність від природи, ніж від іншої люди-
ни, а звідси і спрямованість психіки на надмірне самозаглиблення, 
смиренність, насторожене ставлення до світу, недовіру до авторитету 
і влади. Тобто формувався стиль так званого прихованого життя “vita 
minima”. Тому психіці нації, в якій переважає селянський клас, може 
вистачати тих особливостей, якій виникають із самого поділу праці. 
Наприклад, існування потужної провідної верстви. 

Взаємини в межах селянства зводяться до взаємодії пов’язаних 
із організаційними формами невеликих територіальних одиниць, сіл 
чи селищ із їхнім мізерним самоврядуванням. Найчастіше основною 
формою такої взаємодії толоки, на яких і зв’язуються дружні това-
риські контакти. Через це у суспільному житті селян не залишається 
місця для планування і проведення широкомасштабних селянських 
рухів, цим самим не виявляючи широкої всезагальної солідарності. 
Це, з одного боку, явище негативне, але, з іншого – оскільки селян-
ський побут сприяє особистим сусідським контактам, збереженню 
родинних і родових стосунків, приятелюванню та побратимству, че-
рез це одночасно розвивалась здатність до приязні, симпатії, “психо-
логічного розуміння” чужого душевного життя, тому це одночасно і 
явище позитивне. 

Цілком відповідно до традиції, що склалася впродовж розробки 
української ідеї у XIX ст., підтримуючи О. Кульчицького, М. Гру-
шевський також підкреслював “селянську” природу українського 
народу. “Нарід” для нього – це “село, українське село”. На думку  
М. Грушевського селянська природа істотно визнає самобутність іс-
торії українського народу. 

Тут варто відмітити, що у той час, коли творили О. Кульчицький, 
М. Грушевський, твердження про більшість серед українців селянства 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 33

було правильним. Але сьогодні це твердження застаріло. І як зазна-
чає Т. Гунчак, сьогодні не більшість українців селяни, просто серед 
селянства в основному збереглася українська традиційна культура, 
фольклор, а міське населення було сильно зрусифікованим, і тільки 
мала їх частина (переважно інтелігенція) була національно свідомою 
[3, с. 121]. 

Для формування української душі велике значення має культура. 
Її також потрібно розглядати з двох сторін. По-перше, культура – це 
витвір цієї спільноти, вираз її душі. По-друге, оскільки кожний член 
спільноти розвивається в середовищі такої культури, вростає в неї, за-
своюючи її цінності, тому культура є одночасно і утворюючою силою 
душі. При цьому ні одна культура не є і не може бути в цілому ви-
твором однієї національної спільноти. З одного боку, існують за ви-
словом О. Кульчицького, спільні “культурні кола”, а з іншого – кожна 
нація вибирає компоненти культури даного “культурного кола” і пе-
ретворює їх в залежність від своєї душі. 

Через це українську культуру і українську душу багато вчених від-
носять до “європейського культурного кола”, до сфери “окциденталь-
ної (західної) духовності, але посідають геокультурно-периферійний 
характер супроти окцидентальної духовної сфери” [2, с. 715]. 

Так сталося, як вже зазначали, що історично й культурно Україна 
знаходиться на перехресті шляхів між Сходом і Заходом. Ця геокуль-
турна периферійність позначилась на сприйманні західної духовнос-
ті. Периферійність України в європейському “культурному колі” веде 
до природного ослаблення впливів європейського осередку в міру на-
ближення до периферії як “межової лінії і захисної смуги”. Але одно-
часно вона не може повністю відмежуватися від впливів, тому якусь 
частку їх вона перемагає, переробляє, сполучаючи “своє” з “чужим”. 

Периферійність України спричинила ослаблення дії трьох “хвиль 
ідей”, які сприяли утворенню “окцидентальної” духовності: католи-
цизму, ренесансу, просвітництва. Так, католицизм діяв “нормативно” 
на психіку європейця як перевтілення римського принципу “ордо”, 
при цьому спонукав до створення великої кількості філософських 
термінів і логічної виробленості. Ренесанс же був не тільки відро-
дженням античного світу й людини, пройнятої духом гуманізму, але, 
в повному розумінні цього слова, “відкриття світу і людини”, а ство-
рив основу для розвитку індивідуалізму. Просвітництво, своєю чер-
гою, пройшло шлях розвитку від раціоналізму до позитивізму, “про-
світило” усі ділянки життя. Разом ренесанс і просвітництво породили 
західну духовність, проявом якої, за словами О. Кульчицького, став 



Наукові записки34

“сцієнтизм: примат і культ науки, спертої на досвід, … з їх дальши-
ми наслідками – технікою в техніцизмом наук…” [2, с. 716]. Іншим 
проявом ренесансу і просвітництва є персоналізм – “високе цінування 
своєрідної психічної цілості, яку називаємо особою і яка своїм індиві-
дуальним ставленням до цінностей релігієзнавчих, етичних, естетич-
них, соціальних, політичних і економічних стає їх справжнім носієм. 

Раціонально-активна світонастанова, створить для окциденталь-
ного сцієнтизму і персоналізму психічну основу, – це готовість до дії, 
керованої і контрольованої розумом” [2, с. 716]. 

Вплив католицизму, ренесансу і просвітництва на первісну на-
родну українську культуру ще з часів трипілля був неоднаковий. Але 
особливий вплив мало звичайно на неї християнство. 

У межах історико-філософського, культурологічного аналізу осо-
бливо актуальним є визнання того факту, що поняття “внутрішнього” 
(душевного) світобачення має давню традицію, є “віссю” специфіч-
ності української філософської думки. 

З огляду на це ми повинні зазначити важливість надбань історико-
філософського минулого. Саме в ньому, нехай і в “неявній” формі, 
знаходяться джерела, початкові витоки і компоненти українського 
гуманістичного світогляду. 

Отже, Києворуська держава “поєднувала переважно східну, грець-
ко-візантійську релігійну й культурну традицію з переважно захід-
ною суспільною й політичною структурою” [4, с. 8]. Вказуючи на те, 
що етнос і естетичне чуття українського народу “закорінені” в духо-
вній традиції східного християнства, І. Лисяк-Рудницький одночасно 
підкреслює прагнення українців до синтезу між сходом і заходом. “У 
релігійній сфері це зробило Україну класичною країною унійної тра-
диції. Але ця тенденція була притаманна всім українцям, а не тільки 
католикам східного обряду” [4, с. 9]. Вона позначилася не тільки на 
тих українцях, що дотримувалася православ’я, а й серед українців-
протестанів. “За приклад може служити Київська академія, розбудо-
вана митрополитом Петром Могилою, що стала головним інтелекту-
альним центром цілого греко-православного світу у своїй організації 
й програмі навчання йшла за прикладом західних університетів. Ця 
тенденція знайшла свій вираз і в мистецтві, в стилі українського (або 
козацького) барокко, який в оригінальний спосіб сполучав візантій-
ські й західні первні” [4, с. 9]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 35

Література:
1. Кульчицький О. Риси характерології українського народу // Енцикло-

педія українознавства. Загальна частина. Перевидання в Україні. – К. : Ін-
ститут української археографії та джерелознавства ім. М. С. Грушевського 
НАН України, 1995. – Т. 2. – С. 708-718. 

2. Кульчицький О. Психологія Адлєра (Вдача, виховання, родина в світлі 
індивідуальної психології Адлєра). – Коломия, 1939. – 61 с. 

3. Гунчак Т. Україна перша половина ХХ ст. : Нариси політичної  
історії. – К. : Либідь, 1993. – 288 с. 

4. Липинський В. Україна на переломі. 1657-1659. Замітки до історії 
українського державного будівництва в ХVII столітті // Український істо-
ричний журнал. – 1992. – № 4. – С. 133-147. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії та 
політології Тернопільського національного економічного університе-
ту, протокол № 5 від 14.12.2010 року



Наукові записки36

УДК 32-027. 21(075. 8)

Мирослава Гурик, Михайлина Шумка 

“КАСТА ЛУЧЧИХ ЛЮДЕЙ” У СОЦІАЛЬНО-
ФІЛОСОФСЬКОМУ ВЧЕННІ ДМИТРА ДОНЦОВА

У статті здійснено ціннісний підхід до аналізу елітарної кон-
цепції Дмитра Донцова. 

Кючові слова: провідна верства, еліта, національна еліта, на-
ціональна ідея, “каста луччих людей”, вольний дух патріотизму. 

Huryk M. Shumka M. “Kasta luchchyh ludey” in social and 
philosophical doctrine of Dmytro Doncov

The value approach to the analysis of dontsov’s elitist conception 
is done in this article. 

Key words: leading stratum, elite, national elite, national idea, 
caste of the best people, strong-willed of patriotism. 

Гурык М., Шумка М. “Каста луччых людей” в социально-
философском учении Дмитрия Донцова

У статье проведено ценносный поход к анализу элитарной 
концепции Д. Донцова. 

Ключевые слова: ведущее сословие, элита, национальная 
элита, национальна идея, “каста луччих людей”, свободный дух 
патриотизма. 

Провідна верства – це голова нації, що 
дає їй силу, і тому дезорганізація провідної 
касти – була одвічна ціль всіх наїзників… 

Д. Донцов

Цивілізаційні виклики, що ставить перед Україною глобалізова-
ний світ, передбачають здійснення глибокої модернізації всіх сфер 
життя українського суспільства. Визначення стратегічних цілей у 
здійсненні структурних реформ, чітке формулювання національних 
інтересів держави, значною мірою залежить від процесів формування 
і функціонування національної еліти. Формування української націо-
нальної еліти – одна з найактуальніших проблем сучасності. Ідеоло-
гічну перебудову суспільства в Україні має провадити верства, яка 
поєднувала б у собі високий інтелект, моральність, патріотизм, мо-
гла бути взірцем для загалу й повести його за собою. Адже, згідно з 

© Мирослава Гурик, Михайлина Шумка, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 37

твердженням відомого іспанського філософа Хосе Ортеги-і-Гассета, 
еліта – це частина суспільства, яка готова взяти на себе історичну від-
повідальність за долю суспільства, і має вимірювати себе особливою 
мірою [11, с. 30]. 

Поняття “еліта” має подвійне походження – від лат. “eliqere” і 
фран. “elite” – ліпше, відібране, вибране, меншість суспільства, що 
становить достатньо самостійну, вищу, відносно привілейовану гру-
пу, наділену особливими психологічними, національними і політич-
ними якостями, яка бере безпосередню участь у затвердженні і здій-
сненні рішень, пов’язаних з функціями управління, розвитку науки 
і культури. У сучасній західній політології не існує однозначного 
тлумачення поняття “еліта”. Цим терміном, як правило, означають-
ся люди, що мають найбільшу кількість певних позитивних якостей, 
цінностей і пріоритетів (влада, багатство, культура, професіоналізм, 
компетентність, сила волі тощо) і займають найбільш впливові пози-
ції у суспільній ієрархії [13, с. 182 ]. 

Перші елітаристські ідеї були обґрунтовані у працях Конфуція, 
Платона, Макіавеллі, Карлейля, Ніцше. Класичні теорії еліт сфор-
мульовані на початку ХХ ст. Вільфредо Парето, Ґаетано Моска, 
Максом Вебером, Робертом Міхельсом, Карлом Маносельмоном,  
Хосе Ортегою-і-Гассетом, Арнольдом Тойнбі, Райтом Міллсом та 
ін. До прикладу, визначення еліти за В. Парето: це люди, що отри-
мали найвищий індекс у галузі їхньої діяльності. Ґ. Моска визначає 
еліту як найбільш активних з політичного погляду людей, зорієнто-
ваних на владу, організовану меншість суспільства, правлячий клас.  
Х. Ортега-і-Гассет елітою вважає людей, що мають інтелектуальні 
чи моральні переваги над масою, найвище почуття відповідальності.  
А. Тойнбі стверджує, що еліта – це творча меншість суспільства на 
противагу нетворчій більшості. 

Наведені думки звичайно не є першими і останніми у творенні 
вчення теорії еліти. Нашим завданням є проаналізувати теорію укра-
їнської еліти в соціально-філософському вченні Дмитра Донцова. Без 
належного елітарного духу нації неможливо будувати ані економіку, 
ані науку, ані культуру, ані медицину, все те, що так потрібне для 
держави. Власне такі думки витворював і видатний політичний діяч, 
філософ, невтомний борець за незалежність української держави – 
Дмитро Донцов. Протягом усього свого творчого життя Д. Донцов 
популяризував українську історію, культуру, літературу. Головною 
ідеєю у вченні філософа була ідея творення інтелектуальної частини 
суспільства – провідної верстви української нації, “касти луччих лю-



Наукові записки38

дей”. Теорією еліти Д. Донцов почав займатися на початку 20-х років 
XX ст. Ідея правлячої каcти була не новою для мислителя. Протягом 
тривалого часу він детально вивчав думки попередніх мислителів з 
цього питання, а пізніше використав їх для своєї теорії. 

Прихильники вчення Д. Донцова вважають, що він є родоначаль-
ником ідеології українського націоналізму, а критики його творчості 
стверджують, що певні постулати його ідеології принижують гідність 
окремо взятої особистості. Отож, можна прийти до думки, що як і за 
життя Дмитра Донцова, так і після його смерті науковцям не вдало-
ся дійти до якогось спільного висновку щодо висвітлення діяльності 
українського мислителя. Творчість мислителя вивчали такі відомі пу-
бліцисти, як В. Блакитний, С. Щупак, В. Коряк, О. Хвиля, В. Тесняк,  
Є. Гірчак, С. Тудор та багато інших. Окреме місце серед критиків твор-
чості Донцова посідає В. Липинський. Його відгуки щодо особи та 
вчення Донцова дуже негативні. Критичні зауваження щодо окремих 
постулатів мислителя робили такі автори, як В. Мартинець, О. Бабій, 
С. Ленкавський. Діаспорні критики дуже високо оцінюють творчий 
доробок Дмитра Донцова. Серед діаспорних дослідників варто назва-
ти П. Мірчука, Г. Васьковича, Б. Стебельського, А. Княжинського,  
А. Бедрія. Сучасними дослідниками творчості українського мислите-
ля є В. Лісовий, Ю. Вільчинський, О. Баган, Р. Безсмертний, Я. Шаш-
кевич, М. Чугуєнко та інші. Названі автор розробили нові теоретичні 
напрацювання, які дозволяють досліджувати творчість Донцова. 

Проблематику елітизму Дмитро Донцов розглядав у своїх пра-
цях “Модерне москвофільство”, “Націоналізм”, “З приводу одної 
єресі”, “Сучасне положення нації і наші завдання”, “Підстави нашої 
політики”, “Політика принципіальна і опортуністична”, “Дух нашої 
давнини”, “Орден – не партія”, “Початки “загравістів” і платформа 
націоналістичного руху” та інших. Питання національної еліти Дон-
цов висвітлює у широковідомій праці “Дух нашої давнини” (1943 р.): 
“під “аристократією” розумію щось подібне до Ордену, окрему по-
ложенням у суспільстві й духом верству “луччих людей”, як їх звала 
наша старовина, верству, яка поповнялася б вихідцями з усіх станів 
суспільства на підставі суворого добору ліпших…” [9, с. 7]. Україн-
ський мислитель вважає питання формування “касти луччих людей” 
провідним для будь-якої національної спільноти, а відсутність такої 
касти, за Донцовим, неодмінно тягне за собою “ризу віку мас”, я б 
сказав – віку голоти” [9, с. 7]. 

За змістом доктринальних пошуків його теорію еліт умовно можна 
розділити на три блоки: критика псевдоеліти “масового суспільства” 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 39

як радикальна негація сучасного його суспільства, яке змушує дати 
обґрунтування нової еліти; визначення і характеристика статусу по-
зитивної провідної верстви; організація національної еліти. 

Елітарна концепція Д. Донцова, розроблена в руслі класичної ма-
кіавелістської теорії еліт, до якої належать концепції італійських мис-
лителів Ґ. Моски та В. Парето і німецького соціолога Р. Міхельса. Ця 
концепція ґрунтується, перш за все, на визнанні елітарності кожного 
суспільства, неминучості його розподілу на панівну меншість і не-
панівну більшість, характеристиці необхідних якостей представників 
політичної еліти, аналізі механізмів утворення елітних груп та їхньої 
взаємодії між собою й суспільством. До прикладу, Д. Донцов зазна-
чав, що не народні маси творять історію, а відважна, спрагнена влади 
ініціативна меншість, яка є рушієм “всякого майже суспільного про-
цесу” [10, с. 290]. 

Д. Донцов розвинув у своєму вченні ціннісний підхід до пояснен-
ня феномену еліти, який був започаткований В. Парето. Згідно з цим 
підходом, походження політичної еліти пояснюється наявністю у на-
лежних до неї осіб особливих моральних, інтелектуальних, організа-
торських здібностей, що забезпечують їм перевагу в суспільстві над 
більшістю людей. З огляду на це, формування еліт не є результатом 
боротьби за владу, а наслідком природного відбору суспільством най-
кращих своїх представників. Розвиваючи ці положення, український 
мислитель звертається до ідеї кастового устрою суспільства, який 
є, на його думку, єдино можливим для націє-, і державотворення. 
“Каста – кожна з груп ієрархічно поділеної суспільності. Вища каста 
відрізняється від інших своїми привілеями й тягарями, властивими 
їй кастовими звичаями” [9, с. 99]. На чолі такого ієрархічного сус-
пільства повинна стати, “…не маса (демократія), ані та чи інша кляса 
(“класократія”). ., лише каста “луччих людей” [9, С. 6-7]. На першо-
му місці поставлена “каста правителів”, це майже тотожне по-
няття до “провідної касти”. Друге місце займає каста войовників. 
Войовник – це як управитель землі. Його світогляд скеровує за-
гальний рух держави в бік вольового начала. Третє місце відведено 
“касті священничій”. Ця каста встановлює моральні закони, за 
якими живе суспільство. Представниками цієї касти є люди, які 
далекі від матеріальних зваб суспільства, для них більш важливе 
духовне. Саме ці люди повинні бути провідниками Божественного 
ідеалу, утверджувати цей ідеал у суспільстві. 

Виходячи з ідеї “ієрархізованої суспільності”, Донцов виділяє па-
нівну верству суспільства, називаючи її кастою “луччих людей”. “Ця 



Наукові записки40

каста правителів повинна бути окремою громадою, забезпеченою, по-
перше, з іншої глини, викута з іншого металу, ніж інертна, байдужа, 
хитлива маса; по-друге, мусить займати окреме становище, власне 
творити з себе окрему касту; по-третє, мусить ця каста виказувати зо-
всім окремі прикмети духу й душі, інші ідеї мусять горіти в її головах, 
аніж це в обмеженої, нездібної народної маси” [9, с. 131]. 

Розвиваючи свою концепцію, Д. Донцов наголошує на тому, що 
“каста правителів” не є “… щось подібне до замкнених каст Індії, … 
під правлячою кастою, під аристократією розумію щось подібне до 
Ордену, окрему положенням у суспільстві й духом верству “луччих 
людей”…, яка поповнювалась б вихідцями з усіх станів суспільства 
на підставі суворого добору ліпших, а з другої сторони суворим пере-
цідженням “чисткою” охороняла б свою духовну і моральну вищість 
і чистість, свою форму і силу…” [9, с. 125]. Ця теза, на нашу думку, 
в деякій мірі, перекреслює антидемократичне спрямування елітарної 
теорії ідеолога інтегрального націоналізму, адже дослідник визнає, 
що, незважаючи на свою “вищість”, правляча “каста” повинна бути 
відкритою для оновлення високоморальними, здібними, таланови-
тими представниками різних суспільних верств. Ці положення кон-
цепції Д. Донцова, на жаль залишаються поза увагою сучасних до-
слідників, проте, вони є значною мірою актуальні, адже, як показує 
історичний досвід багатьох країн, замкненість політичної еліти веде 
до її дегенерації, а державу – до занепаду. З думкою українського до-
слідника перегукується твердження В. Парето про те, що рівновага в 
суспільстві вимагає, щоб до правлячої еліти постійно “кооптувалися 
особи” з елітарними якостями, але не елітарного походження, з одно-
часним виведенням з неї осіб з неелітарними якостями [12, с. 60]. 

Своєю чергою, Д. Донцов теж розумів, що якісний стан політичної 
еліти залежить від особливостей її формування і відтворення. Вище 
наведена теза мислителя свідчить про його схильність до антрепре-
нерської системи відбору еліт, яка є однією із базових у сучасній полі-
тології. Суть цієї системи полягає в оновленні складу еліти за рахунок 
найбільш здатних до управління та найбільш ефективних представ-
ників різних верств суспільства, які при цьому проходять жорсткий 
відбір на предмет наявності необхідних для правлячої верстви якос-
тей. Такими чеснотами Д. Донцов вважав героїзм, непотурання злу, 
віру у своє високе покликання, відданість справі, чесність, фанатичне 
служіння ідеї, відвагу, здатність “стояти і впасти при своїм ідеалі” 
[9, с. 111]. Ці чинники, на переконання мислителя стали основою для 
формування української аристократії часів Київської Русі, польсько-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 41

литовської доби і козаччини. Своєю чергою, виродження козацької 
аристократії, втрата нею державності, пов’язується із прийняттям 
нею цінностей демократичного суспільства – культу приватного жит-
тя, матеріалізму, особистого блага, насолод. “Тому не дивно, – пише 
філософ, – що місце “змужиченої касти” пізніше зайняли чужинці – 
росіяни та більшовики. Українська інтелігенція XX ст. також підтри-
мала плебейські цінності “людини – маси”, а тому й не стала новою 
елітою, яка б могла виконати свою місію і вивести Україну в коло 
великих націй” [9, с. 115]. Провина за поразки, вважав Донцов, ле-
жить не на народові, а на провідній верстві, що виявилася “щепкою 
на поверхні розбурханого моря”. 

Засадничими чинниками формування касти “луччих людей” Дон-
цов вважав ірраціональні чинники: дух давнини, старі інстинкти на-
ціональної вдачі, волю до панування, ірраціональні догмати віри в 
національну ідею, щоб “сиділи вони не в книжках і в програмах, а в 
крові”. Саме ці чинники мають формувати основні ідеї української 
еліти – ідеї мудрості, шляхетності, мужності. Донцов виокремлює три 
базові психологічні риси провідної верстви: “…Три прикмети воло-
дарського духу такі: по-перше, шляхетний порив формотворця, за-
дивленого лише в одну мету, створення свого задуму, втілення його в 
реальну форму, поривання чуже й недоступне людині з маси, а коли 
й доступно, то в дуже обмеженім колі ідей і речей. Людина з маси 
є формотворцем, але в своїй сфері, як каменяр, що робить цеглину, 
теж є в своїм крузі формотворцем, але є лише звиклим виконавцем в 
руках майстра, що сконцептував форму храму. По-друге – прикметою 
володарської душі є власне мати оту концепцію свого задуму, кон-
цепцію форми, яку має втілити в речі, як казав Сковорода – “плян” 
речі, “рисунок”, “метафізичну форму”, яка в Аристотеля завше по-
переджає готову річ, “форму фізичну”, ту метафізичну форму, яку 
знову ніколи не має людина з маси, якій недоступні зв’язок органів 
цілого або взаємна залежність його частин. По-третє – прикметою 
володарської душі – є “тверді руки”, сила, що утинає матерію й не 
вагається підчиняти її ворохобні тенденції своєму задумові і своєму 
пориванню. Тими трьома прикметами тримає володарський дух вкупі 
суспільність…” [9, с. 145-146]. 

Аналізуючи працю Донцова “Дух нашої давнини” віднаходимо 
співзвучність його поглядів із думками іспанського філософа Ортеги-
і-Гассета, а також і Тараса Шевченка. Донцов вирізняє дві категорії 
людей: “козаки” і “свинопаси”, а Ортега-і-Гассет – верству провідну 
та “людину маси”. Еліта у розумінні Д. Донцова – фанати, аскети, 



Наукові записки42

подвижники, здатні пожертвувати собою заради ідеї. Головним зміс-
том існування еліти є її діяльність у площині соціальної практики, що 
спрямована на теоретичне пізнання та доцільне перетворення усієї 
системи суспільних відносин, реалізацію національних прагнень на-
роду. Особливо підкреслює схожість з філософією волі твердження 
Д. Донцова, що активна меншість здатна перетворити світ, зробити 
його кращим. Вона протиставлена пасивній більшості, яку треба пе-
реконувати і вести за собою. Маса для нього – “плебс”, дослідник 
зверхньо ставиться до притаманних їй рис, не шкодує зневажливих 
епітетів, хоча використовує цей прийом для показу чеснот “героїч-
ної людини”. З цією метою також говорить про “творче насильство”. 
Народ для нього – “чинник пасивний”, “активним чинником” є “іні-
ціативна меншість”, для Д. Донцова вони є кращими завдяки їх му-
дрості, шляхетності, мужності, сміливості. “Правляча каста” оформ-
ляється шляхом добору найкращих членів суспільства. Аристократія 
за Д. Донцовим має свої прикмети, а саме – “нематеріальну силу… 
Дух, оживляючий суспільство, що втілюється в його провідній вер-
стві” [9, с. 135-136]. Про дух правлячої касти Донцов говорить дуже 
багато: “всі суспільно-державні установи… все це без душевне тіло 
нації, коли не одушевлене тою нематеріальною творчою енергією, 
якої освідком є правляча каста. Коли оте невидиме, цей дух… відлітає 
від нації, тоді розкладається все видиме, всі установи, всі суспільні 
енергії… так само як людський труп, коли дух відлетить від нього, 
деякий час зберігає зовнішні форми живого організму” [9, с. 137]. Ці 
думки Д. співзвучні із тезою відомого філософа М. Бєрдяєва, який 
стверджував, що в світі існує певний “моральний закон”, дух якого 
завжди виявляється через “через якісний підбір особистостей, через 
обрані особистості”, які утворюють “аристократію” − духовно та фі-
зично привілейовану групу, що має такі якості, як шляхетність, щи-
рість, жертовність, усвідомлення своєї гідності, вміння “служити лю-
дині і світу”. 

Таким чином, перед кожним суспільством постає завдання під-
бору та укріплення “справжньої аристократії”, елітарної меншості, 
адже влада повинна належати найкращим, обраним особам, на яких 
покладається велика відповідальність, і які накладають на себе великі 
обов’язки. 

Донцов зауважує, що ще “старі греки і римляни розрізняли три 
прикмети, що складалися на поняття “луччих людей”, грецького 
“кальоскагатоса”, римлянина, що був в посіданні свого віртус” [9, 
с. 146]. Подібні ознаки провідної касти маємо і в “Слові про закон 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 43

і благодать” та “Слові о полку Ігоревім”: “Тут виразно вже висту-
пають три назначені ще еллінськими філософами – прикмети воло-
дарної верстви: благородність, мужність і розум” [9, с. 147]. Донцов 
наводить також подібні думки Вальфредо Парето: “…для володаря 
потрібні – енергія, характер та інтелігенція. Інакше ще – шляхетність 
(царське серце), мудрість – мисль, задум творця, вміння вносити в 
матерію плян, симетрію, пропорцію, нарешті кріпость і мужність…” 
[9, с. 149]. Донцов відмічає головну рису представника “касти луччих 
людей”, цією рисою є велике, чисте серце: “не “гнилим серцем”, а 
“чистим серцем” представника касти, родженої до панування, трима-
ються царства й народи. А крім того, другою, теж нематеріальною 
силою: думкою, мудрістю” [9, с. 141]. 

У твердженнях українського мислителя виразно простежується 
суперечність між “духом” і “бездушністю” як основна суперечність у 
суспільстві. Таке протиріччя можна віднайти у Ортеги-і-Гассета: “…
добірний чоловік – це не вередун, який вважає себе вищим від інших, 
а той, хто вимагає від себе більше, ніж інші… І немає сумніву, що 
найрадикальніший поділ, який можна провести в людстві, це поділ на 
два типи: ті, що багато від себе вимагають і беруть на себе все нові 
труднощі та обов’язки. І ті, що від себе нічого особливого не вимага-
ють, а що для них жити, це бути… тим, чим вони вже є, без зусилля 
самовдосконалюватись… Це мені нагадує, що правовірний буддизм 
складається з двох відмінних релігій… Махаона – “велика колісниця” 
чи “великий шлях” і Хінаяна – “мала калісниця” чи “малий шлях”. 
Вирішальним є те, чи покладемо своє життя на одну колісницю чи на 
другу…” [11, с. 18]. 

Панівна верства, на думку Донцова, це сукупність людей, які 
об’єднані в єдине ціле. Їхніми переважаючими ознаками є – воля, не-
зламність духу, відднаність високим ідеям, лицарська натура. Тут таки 
знову спадають на думку подібні думки ще одного видатного побор-
ника незалежної держави – Ніколо Макіавеллі. Макіавеллі, прагнучи 
вказати дорогу до організованої держави, звертається до вимріяного 
“визволителя”, який виведе країну із занедбаного стану.  Основою 
держави, за Макіавеллі, має бути розумність і воля до влади володаря, 
він повинен мати “прикмети лева і лиса: …першого, щоби борони-
тися проти вовків, другого проти сітей”.  Пишучи передмову до 
праці Ніколо Макіавеллі “Il Principe” (“Володар”) у 1934 році Дми-
тро Донцов зазначив: “Його книга втаємничує в аркани суспільного 
життя, навчаючи що робити, щоб не бути розтоптаним…”.  У 
концепії образу “правлячою верстви” ми і бачимо саме логіко-ро-



Наукові записки44

зумове, вольове начало як таке, що переважає у його природі. Ме-
тою існування волі є постійна самореалізація. Воля реалізується 
через силу. Тобто переможець має всі моральні права підкорити, 
нав’язати свою волю переможеному. За ці думки Д. Донцова часто 
нищівно піддавали критиці. 

За Донцовим, українець “провідної верстви” повинен відрізнятися 
від інших шляхетністю, мудрістю та відвагою, героїчним войовничим 
духом. Оскільки філософ вірив, що тільки через боротьбу, перемо-
гу сильний вольових, фанатичних особистостей можливий прогрес і 
будь-які досягнення. Воля Донцовим трактується як властивість кож-
ної людини: “Головною її прикметою є те, що вона є ціль у собі, рух, 
що не залежить від об’єкта, але шукає його собі…” [10, с. 151] Якщо у 
Ніцше втіленням волі до влади є надлюдина, то у Донцова – це герой: 
“Герой або накидає свою волю окруженню, перемагає, або не при-
ймає цього окруження, не дає йому зігнути свою несмертельну волю, 
не хилиться перед ним, і не гине, але не визнає чужої волі над собою” 
[10, с. 156] Тут воля розуміється індивідуально, але не егоїстично, 
бо представник “луччих людей” – це особа, що жертвує всім в ім’я 
загального блага, в ім’я вищих ідей. Український мислитель віднахо-
дить у волі вічний романтичний порив, яким пронизане буття кожної 
людини і людства в цілому: “Це вічне стремління, вічний невсипущий 
гін, що лише хвилево задовольняється, щоби знову стреміти наперед. 
Це стремління абстрактне, ірраціональне, щастя в собі. В нім людське 
щастя, і в нім, в цім переході від бажання до його задоволення, а від 
нього до нового бажання” [10, с. 156] Багато дослідників прийшли до 
думки, що воля, як відстоював Д. Донцов, є ризиком, вона прекрасна 
тоді, коли поєднана із розумом, здоровим глуздом. Проте, на нашу 
думку, ірраціоналізм, волюнтаризм та романтизм, які були притаман-
ні філософії Дмитра Донцова в межах ідеології українського націона-
лізму органічно поєднанні та служать доброю базою для висвітлення 
його основних ідей. 

Сучасний стан української держави ще раз підтверджує слушність 
думок Д. Донцова, адже причина попередніх поразок і нинішнього 
кризового стану нашого суспільства у хаотичному стані української 
еліти, відсутності лідерів і викристалізованої національної ідеї. Орієн-
тація політичної еліти на цінності особистого споживання, зневага до 
закону, народу, конституційних прав людини, загальних норм моралі, 
призвела до втрати моральних і ідеологічних орієнтирів українського 
суспільства і ставить під загрозу існування державної незалежності. 
З цього приводу відомий вітчизняний політолог А. Колодій зазначає, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 45

що коли політична еліта не відстоює національних інтересів України, 
а переслідує виключно свої, то можна обґрунтовано вживати до неї 
термін “псевдоеліта”, і вона не може вважатись національною елітою. 
Національна еліта відповідатиме своєму високому призначенню тіль-
ки тоді, коли її діяльність забезпечуватиме успішний розвиток Украї
ни як суверенної держави, збереження її національних цінностей, 
власної національної та соціально-культурної ідентичності. 

Література:
1. Атаманюк З. М. Соціально-філософські концепції української націо-

нальної еліти. – Дис. на здобуття наукового ступеня кандидат філософських 
наук. – Одеса, 2003. – 188 с. 

2. Дичковська Г. О. Теорія еліт і сучасні проблеми державотворення // 
Матеріали міжнародної наукової конференції “Національна еліта та інте-
лектуальній потенціал України”. – Львів, 1996. – С. 15-16. 

3. Кухта Б. Феномен політичного лідера. – Львів: Кальварія, 2000. – 232 с. 
4. Липинський В. Листи до братів-хліборобів про ідею і організацію 

українського монархізму. – Нью-Йорк: Булава, 1954. – 470 с. 
5. Лисяк-Рудницький І. Між історією і політикою: статті до історії та 

критики української суспільно-політичної думки. – Торонто: Сучасність, 
1997. – 443 с. 

6. Полонська-Василенко Н. Д. Історія України. – К. : Либідь, 1995. – 672 с. 
7. Українська суспільно-політична думка в ХХ столітті: Документи і 

матеріали (упор. Т. Гунчак, Р. Сольчаник). – К. : Сучасність, 1983. – Т. 1. –  
510 с. 

8. Атаманюк З. М. Концепція національної еліти в соціально-філософ-
ській думці української діаспори: Д. Донцов і В. Липинський // Перспекти-
ви. – 2000. – № 2 (10). – С. 78-84. 

9. Донцов Д. Дух нашої давнини. – Дрогобич: “Відродження”, 1991. – 
341 с. 

10. Донцов Д. Націоналізм. – Вінниця: ДП “МКФ”, 2006. 
11. Ортега-і-Гассет Х. Вибрані твори. – К., 1994. – 420 с. 
12. Парето В. Компентиум по общей социологии / Антология мировой 

политической мысли. – В 5 т. – М., 1997. –Т. 2. – С. 60. 
13. Ямчук П. М. Християнський консерватизм: дух, епоха, людина: Мо-

нографія. – Луцьк: ВМА “Терен”, 2005. – 320 с. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії та по-
літології Тернопільського національного економічного університету, про-
токол № 5 від 14.12.2010 року



Наукові записки46

УДК 130. 2:82. 091 

Марина Карповець

АНТРОПОЛОГІЯ ТЕКСТІВ ОЛЬГИ КОБИЛЯНСЬКОЇ: 
“СЛІДИ” НІЦШЕАНСЬКОЇ НАДЛЮДИНИ

У статті аналізується смисл концепту “надлюдина” Фрідрі-
ха Ніцше в антропологічному контексті творів “Людина” і “Ца-
рівна” Ольги Кобилянської. Пояснено специфіку функціонування 
концепту в структурному просторі вибраних текстів. 

Ключові слова: антропологія літератури, надлюдина, ніцше-
анський дискурс, структура, концепт. 

Karpovets M. The anthropology of Olga Kobylyanska’s stories: 
traces of Nietzschean Übermensch

In the article the sense of Friedrich Nietzsche’s concept 
Übermensch  in anthropological context of Olga Kobylyanska's 
The Human and The Princess is analyzed. It explains the specific 
functioning of the concept in structural space of selected texts. 

Key words: anthropology of literature, Übermensch, Nietzschean 
discourse, structure, concept. 

Карповец М. Антропология текстов Ольги Кобылянской: 
“следы” ницшеанского сверхчеловека 

В статье анализируется смысл концепта “сверхчеловек” 
Фридриха Ницше в антропологическом контексте произведений 
“Человек” и “Царевна” Ольги Кобылянской.  Объяснено специ-
фику функционирования концепта в структурном пространстве 
выбранных текстов.  

Ключевые слова: антропология литературы, сверхчеловек, 
ницшеанский дискурс, структура, концепт.  

Центральне питання, яке фіксується не тільки філософською ан-
тропологією, а й філософією взагалі, є питання про людину. Ще з ан-
тичних часів, коли Евріпід сказав про те, “що в світі багато дивних 
див, та найдивніше з них – людина”, виникають спроби із різних умо-
глядних перспектив – онтологічної, гносеологічної, аксіологічної – 
осмислити феномен людського. Однак наприкінці XIX – на початку 
XX ст. виникають кризові явища у культурі, а тому відбувається злам 
у свідомості суспільства і здійснюються перші спроби преосмислен-
ня людини як соціальної, духовної та фізичної істоти. Уся європей-

© Марина Карповець, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 47

ська філософія на межі століть намагалася проаналізувати причини 
втрати цілісного культурного архетипу, пропонувала різні шляхи 
до його повернення. Філософському осмисленню кризових явищ 
у культурі багато уваги присвятили Ф. Ніцше, 3. Фрейд, К. Ясперс,  
О. Шпенглер, М. Вебер, Г. Зіммель, із російських релігійних філо-
софів – М. Бердяєв, С. Соловйов, П. Флоренський, С. Булгаков. Зо-
крема досить неординарну позицію посідає у ції веремії диспутів 
Фрідріх Ніцше, який прагне вивести людство на новий щабель куль-
тури. Одним із головних мотивів у творчості Ф. Ніцше є “атака на 
попередню йому традицію, спроба переоцінки застарілих під тягарем 
років цінностей” [13, с. 12]. Філософа справді можна наректи “пер-
шим декадентом, поетом-безумцем, поетом-пророком”, як називає 
його Н. Лаврова, бо “своїм талантом сколихнув ірраціональні пласти 
європейської культури, які довго дрімали” [11, с. 173]. Розробляючи 
концепт надлюдини (тут ми підтримуємо ідею Ж. Дельоза і Ф. Гватта-
рі, що вбачали основне завдання філософії у виготовленні концептів), 
Ніцше пропонує недосяжний духовний стандарт, який мав резонанс 
на різних рівнях буття європейської культури. 

Період fin de siècle – це своєрідний перелом в естетичному світо-
гляді також і для українських літераторів, оскільки в письменництво 
входять тенденції модернізму. Т. Гундорова переконана, що “саме 
творчість Кобилянської була першою ланкою становлення естетич-
ної самосвідомості українського модернізму (...)” [3, с. 33]. Зростан-
ня Ольги Кобилянської в умовах німецької культури спричинило те, 
що письменниця писала свої перші твори німецькою мовою, в яких 
по-різному простежується вплив філософії Фрідріха Ніцше, зокрема 
концепт “надлюдини” (Übermensch). Найчастіше літературні студії 
просто фіксують вплив ніцшеанської ідеї про надлюдину на творчість 
Ольги Кобилянської, однак не розглядається, якою вибудовується 
людина у творах письменниці і на яких структурних рівнях тексту 
простежується переосмилення антропологічних ідей філософа. Тому 
актуальність теми полягає у спробі теоретичного осмислення антро-
пологічного потенціалу творів “Людина” і “Царівна” Ольги Кобилян-
ської в дискурсі ніцшеанської філософії. 

Про природу людини у творах “Людина” і “Царівна” письменниці 
деякою мірою зазначав М. Павлишин у своїй праці “Ольга Кобилян-
ська: прочитання”. Суттєвим є те, що І. А. Демченко у роботі “Осо-
бливості поетики Ольги Кобилянської: Монографія” розглядає ан-
тропологію текстів Ольги Кобилянської як сутнісну ознаку поетики. 
Тамара Гундорова та Світлана Кирилюк в загальному зазначили про 



Наукові записки48

те, які ніцшеанські мотиви використала авторка у своїх творах. Тому 
метою дослідження є спроба розкрити сутність ніцшеанської надлю-
дини у текстах Ольги Кобилянської. Звідси, об’єктом дослідження є 
повісті “Людина” та “Царівна”, а предметом – “сліди”1 ніцшенської 
надлюдини в антропології текстів Ольги Кобилянскої. Зауважимо, що 
під “антропологією текстів” ми маємо на увазі цілісний корпус сенсів 
про людське буття в певній множині текстів Ольги Кобилянської. 

У контексті поставленої мети сформульовані такі основні завдання:
1) розглянути концепт “надлюдини” Фрідріха Ніцше  в як Зарату-

стра;
2) з’ясувати, яким чином інтерпретується ніцшеанська надлюдина 

на структурних рівнях повісті “Людина”;
3) проаналізувати присутність концепту “надлюдини” Фрідріха 

Ніцше на структурних рівнях повісті “Царівна” і вказати смислове 
відношення із повістю “Людина”;

4) звести окремі антропологічні ідеї проаналізованих текстів Оль-
ги Кобилянської до ширшого філософського-антропологічного кон-
тексту. 

Виходячи із поставлених завдань, доречно звернутись до методо-
логії структуралізму, яка хоч і критикувалась і переосмислювалась 
постструктуралізмом, але не втратила своєї теоретичної потуги. На-
шою ціллю є виокремлення наративних структур в текстах (опираю-
чись на розробки М. Бахтіна [1] і Б. Успенського [18], які викорис-
товували поняття “голосу” і “точки зору” для аналізу наративних 
компонентів структур тексту), що функціонують в контексті антро-
пології Ольги Кобилянської. Тому ми зосередимось на наявності 
концепту “надлюдини” на рівнях побудови сюжету тексту, подієвих 
топосів і персонажів, оскільки “концепт – це множинність (...) всякий 
концепт є як мінімум подвійним, потрійним і т. д.” [22, с. 23], що 
дозволяє здійснювати всестороннє його осмислення. Ми не можемо 
розглядати розірвано концепт від означеної реальності, так само як і 
“не можна збагнути річ відокремлено – її потрібно розглядати в кон-
тексті більших структур” [20, с. 39]. 

1 Використовується передусім розуміння Е. Левінаса, де слід веде до Іншого і 
припускає “умову втримання смислу” [6, с. 88]. Однак поняття “слід” в дослідженні 
вживається лише як філософська метафора, що вказує на відголосся ніцшеанського 
концепту і можливість його прочитання. Е. Левінас, так само як і Ж. Дерріда, ви-
ходить з ідеї герменевтичності світу, що проявляється “в принциповій замкненості 
людини в певній сфері, про неможливість прориву до трансцендентного, до того, 
що знаходиться поза мовою, культурою, знаковою системою, текстом” [там само, 
с. 87-88]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 49

Філософія Фрідріха Ніцше відома не тільки його афористичним 
письмом і специфічним переосмисленням християнства, а також ін-
тенціями до естетичного осмислення європейської культури. Ідея над-
людини вперше зазвучала ще у ранній праці “Народження трагедії із 
духу музики” (1872), а найкраще висвітлена в “Так казав Заратустра” 
(Also sprach Zarathustra). Досліджуючи роль та місце мислителя у сві-
товій філософській думці, Мартін Гайдеґґер писав: “Ніцше – перший 
мислитель, який, беручи до уваги світову історію, задає вирішальне 
питання і продумує його в усій метафізичній важливості. Питання 
полягає в тому, чи підготовлена людина як людина за своєю попере-
дньою сутністю до того, щоб взяти на себе володіння над Землею?” 
[19, с. 53]. Тому, йдучи за логікою Гайдеґґера, з’являється своєрід-
ний месія, ім’я якому Заратустра. Саме він – це “рупор власних ідей 
Ніцше і провідник, який веде нас по заданому маршруту, кінцевим 
пунктом якого є надлюдина” [13, с. 8]. В цьому ключі Герман Гессе 
писав: “Сьогодні ж буде дозволено нам вступити із серйозним намі-
ром до дивовижної, неповторної краси Храму, який був споруджений 
цим Великим Зодчим нових ідеалів, нових цінностей для наступного 
покоління. Ім’я цьому храмові: Заратустра!” [2, с. 18]. 

В українській літературі ті, хто цікавився новим типом людини 
(М. Вороний, В. Винниченко, М. Євшан та ін.) по-різному трактува-
ли філософські засади концепту надлюдини. Проте Ольга Кобилян-
ська, яку вважають чи не першою, хто звернувся до філософії Ніцше, 
найбільше викликала й викликає суперечок щодо свого ніцшеанства. 
За словами І. Демченка, “безумовно, картина універсуму Ольги Ко-
билянської антропоцентрична: для неї людина – найвища вартість” 
[4, с. 96]. Найкраще це репрезентуватимуть ранні твори письменни-
ці – “Людина: Повість з жіночого життя” (1894) та “Царівна” (1896), 
в останньому передусім домінує “цитатний Ніцше”. Щоб з’ясувати 
місце антропології Фрідріха Ніцше у творах Ольги Кобилянської, 
спробуємо виділити структуру надлюдини, до компонентів якої на-
лежать такі риси:

 1) тип людини, який належить до аристократії. За Ніцше, люди-
на з натовпу ніколи не стане надлюдиною, оскільки, “потрібна нова 
знать, супротивник усієї потолочі й усякої тиранії, знать, яка на нових 
скрижалях знову напише слово шляхетний” [10, с. 12];

2) горда і мудра надлюдина. Символами цих чеснот виступають 
орел і змія – “найбільш горда істота під сонцем і наймудріша істота 
під сонцем” [12, с. 23];

3) на противагу любові до ближнього утверджується любов до 



Наукові записки50

дальнього: “Брати мої, я закликаю вас не до любові до ближнього – я 
закликаю вас полюбити дальнього” [там само, с. 62];

4) сенс діяльності у творчій праці, при цьому творення неможливе 
без руйнування старих цінностей і чеснот: “Кому випало бути твор-
цем добра і зла, той воістину спершу мусить бути руйнівником і роз-
бивати цінності” [там само, с. 115];

5) зневага до співчуття, що знищує гордість: “Співчуття – це най-
глибша безодня” [там само, с. 153]. 

Поетика назви повісті “Людина” відразу звертає увагу на те, що 
проблемним питанням твору буде з’ясування сутності людини і 
її соціальності1, втіленої головним персонажем Оленою Ляуфлер.  
Б. Успенський, розмірковуючи про ідеологічний вимір авторської 
“точки зору”, наголошує, що вона насамперед може “бути дана з 
точки зору якоїсь певної особи у цьому творі (тобто персонажа)” [18, 
с. 23]. Так само доречною є методологічна умова М. Бахтіна, який 
переконаний, що “суто формальний аналіз повинен брати кожен еле-
мент художньої структури як точку переломлення живих соціальних 
сил (…)” [1, с. 7] Автор відпочатку створює на рівні сюжету образ 
дівчини і її світоглядні переконання: “Юрбою  окружали її мужчини, 
і то ще молоді, а вона (Олена – К. М.) говорила, розбирала і пере-
чилась, що тільки – боже, змилуйся! Бесіди пекучі, – немов залізо, 
небезпечніслова, як: соціалізм, натуралізм, дарвінізм, питання жіноче 
(...)” [9]. Ольга Кобилянська вибудовує наративну структуру як спо-
сіб протистояння людського індивіда іншим і водночас маркує персо-
нажа як виняткового, особливого в загальній юрбі. 

Олена Ляуфлер вирізнялась від інших різнобічними інтересами, 
художнім смаком, тонким розумінням мистецтва. Суттєвим є те, що 
“на сюжетному рівні героїчного твору пряме зіткнення героя і панів-
ної інституції, проти якої він виступає, може бути реалізоване лише 
у двох варіантах розвитку подій: або перемагає герой, або – “влада” 
[17, с. 51]. Таке протистояння суб’єкта навколишньому світові і його 
правилам визначає cкладну динаміку твору, де стиліcтично і компо-
зиційно Ольга Кобилянська постійно намагається підкреслити ви-
нятковий характер персонажу і одновимірність зовнішніх декорацій. 
Внутрішня напруга духовного світу Олени є відголоском слів Зарату-
стри: “Людина – це линва, напнута між звіром і надлюдиною, – линва 
над прірвою (…) Велич людини в тому, що вона міст, а не мета, і 

1 Під “соціальністю” мається на увазі його феноменологічне трактування, що 
передбачає належність суб’єкта до онтологічної структури буття і є умовою форму-
вання суб’єктивності як такої. Детальніше див. Вальденфельс Б. Вступ до феноме-
нології. – К.: Альтерпрес, 2002. – 176 с.



Серія “Філософія”. Випуск 8. 51

любити людину можна тільки за те, що вона – перехід і загибель” [12, 
с. 12]. Персонаж Ольги Кобилянської є канатом між своїми ідеалами 
та правилами існування інших людей. 

На персонажному рівні прочитання Олена Ляуфлер постає справді 
як сильна особистість, яка вважає, що кожна людина має право на 
свободу вибору, тобто незалежна від будь-яких зовнішніх умовнос-
тей. У діалозі між Стефаном та Оленою, дівчина так трактує свій ви-
бір коханого чоловіка: “З другої... що був дійсно цілою людиною, не 
дробився в кусники для всіх і нікого, не гнувся, а прямував беззгляд-
но до одного, до праведного; що  задивлювався на жінок не очима 
нинішнього брудного егоїзму, а людини людяної...” [9]. Олені при-
таманна гордість, одна із рис, за якою і визначається надлюдина. З 
цього приводу читаємо у тексті: “Світ, Маргарето? – відказала гордо 
Олена, і згірдливий усміх промайнув по її лиці. – Та маса наших зна-
комих? Ані їх хвальба, ані їх догана не були ніколи в силі постанови-
ти для мене якесь правило!” [9]. Аналізуючи повість, М. Павлишин 
зауважує: “Олену і Лієвича представлено читачеві як виняткових осо-
бистостей, що відрізняються від звичайних людей високими ідеалами 
й розвинутою, навіть надмірно розвинутою чутливістю” [15, с. 60]. 
Справді, дівчині бачиться людина як та, що має на своєму шляху сво-
боду вибору, є гордою і автономною особистістю, що протистоїть і 
витісняє слабших. Тут і простежується дарвіністька теорія, де вижи-
ває найсильніший і водночас центральна антропологічна ідея Ніцше, 
яка через вуста Заратустри звучить так: “Настає той час, коли людина 
поставить собі за мету саму себе. Настає той час, коли людина посіє 
зерно найвищих своїх сподівань” [12, c. 8]. 

Питання маси гостро стоїть у Фрідріха Ніцше, якій протистоїть над-
людина, що як “дерево росте самотою тут, на горі; піднялося воно ви-
соко над людиною й звіром. І якби воно захотіло сказати щось, то не 
мало б нікого, хто б його зрозумів, – так високо виросло дерево” [12, 
с. 30]. Пізніше в унісон до Ніцше розвине свою теорію про бунт мас  
Х. Ортега-і-Гассет, де “маса – це “рядова людина” [14, с. 17], а “добірний 
чоловік – це не вередун, який вважає себе вищим від інших, а той, хто 
вимагає від себе більше, ніж інші, хоч він сам, може, й неспроможний 
сповнити цих вищих вимог” [там само, с. 18]. Так само й Олена Ляуфер 
існує як горда і самовпевнена особа, що відмежовує себе від безглуздо-
го і бездумного світу буденності, де існують лише примітивні критерії 
життя. Цікаво, що протистояння духу і тіла у творі мають протилежний 
сенс до ідеї Заратустри, який запевняє: “Повертайте, як я, відлетілу до-
брочесність знову на землю – так, знову до плоті й життя, щоб вона 



Наукові записки52

наділила землю своєю суттю, суттю людини!” [12, с. 67]. Це свідчить 
не про відкритий цитатний характер твору, а переосмислення та інтер-
претацію ідей Ніцше, що відобразились на рівні подієвих топосів. 

Однак соціум вважає, що людина – істота, яка підпорядковання жит-
тю, де виставлені свої закони, зокрема у творі йдеться про те, що жінка 
не має права вибору свого щастя, за неї вирішують батьки. Олена, опи-
нившись у такій ситуації, вирішує переступити через свої принципи і 
вийти заміж за нелюба. Як визначає більшість критиків, відбувається 
поразка тієї людини, яка стоїть вище духовно, інтелектуально за ін-
ших людей, проте спроба дівчини врятувати фінансовий шлях сім’ї, 
мужньо взяти на себе нелегкий тягар – чи це не підтверджує зростання 
Олени Ляуфлер як людини? Хіба не про те ж саме говорить ніцшеан-
ський Заратустра, що “вашу найвищу думку нехай звелю вам я – і вона 
прозвучить: людина – це те, що слід подолати”? [12, с. 46]. На погляд 
М. Павлишина, “сюжет “Людини” можна прочитати як притчу, з од-
ного боку, про поразку ніцшеанської “вільної душі” чи “надлюдини” 
тими силами, які змушують більшість людей бути слабкими й пере-
січними, себто “занадто людськими”, а з другого – про виклик, красу 
й гідність істинно людського, “надлюдського” [15, с. 67]. У творі важ-
ливими для розуміння антропологічного посилу Ольги Кобилянської 
є слова Олени: “Врешті я була між вами найсильніша, то хрест нести 
припало мені” [9]. Ці слова наштовхують на думку про силу духу ді-
вчини і водночас на екзистенціальний мотив про неминучий абсурд 
життя, де кожен котить свій “сізіфовий камінь” на гору. 

На трьох рівнях побудови тексту відчитується єдина структура 
людини як тієї, що хоч і духовно і ціннісно вирізняється від маси та 
опирається владному дискурсу, але не спроможна подолати в собі 
людське. Такий антропологічний парадокс спонукає на думку, що як 
Олена Ляуфлер, так і Ольга Кобилянська були заручниками ніцшеан-
ської надлюдини в тому сенсі, що на ідейному рівні вони приймали 
її, а на емпіричному це прийняття було неможливе. Суголосними в 
цьому контексті є ідеї В. Подороги, який розмірковуючи про поетику  
М. Гоголя, зазначає про взаємозаміщення “свій” на “чужий”: “Своє 
піддається запереченню, оскаржується, нейтралізується. Напрямок 
присвоєння змінюється, тепер він отримує зворотній хід: я чужий собі, 
я належу собі, але так наче належав би тому страшному чужому, що 
забирає в мене будь-яку можливість присвоєння – бути-при-собі” [16, 
с. 169]. Так само персонаж Олена втрачає своє світобачення, оскільки 
змушена за життєвими обставинами вийти заміж за іншого, по суті, 
чужому її принципам та ідеям. Як влучно зазначила І. Демченко, “від-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 53

так – логічний висновок, що в антропології Ольги Кобилянської лейт
мотивом є ствердження самодостатності людини, але тоді, коли вона 
володіє собою, долає негативне в собі, стає “владикою над собою”, 
як записано в “Корані” [4, с. 98]. Цілком можливо, що письменниця 
не могла прийняти повністю філософію Ніцше через свою власну не-
спроможність подолати в собі людське, бо як більшість людей “ми 
інколи боїмося, що нема спокути, що всесвіт без мети (…)” [21, с. 47]. 

Якщо повість “Людина” – це боротьба між антагоністичними іде-
ями (автономість, вищість, гордість проти покори з долею, природ-
нього добору, завдяки чому відбувається завуальованість сутності 
людини, репрезентованої Оленою Ляуфлер), то зовсім новою постає 
Наталка Веркович із повісті “Царівна”. У цьому творі головна героїня 
вже не вагається у своїх ідеях, вона відстоює все до кінця. Наталка 
Веркович змальована сильною людиною, яка засуджує співчуття у 
всіх його проявах: “Нехай кождий думає і відчуває, як собі хоче. Я 
одна не зношу співчуття. Я переконалася, що через те дух дрібніє, 
подумайте лише, чути вічний плач і жалі над собою, гу! Немов каліка 
без рук і ніг або без очей!. . І це має бути якимсь доказом “любові 
ближнього?” [8, с. 113]. Таке ставлення є очевидним, оскільки і сама 
дівчина виростила у сім’ї дядька, по лінії мами, де отримувала з боку 
тітки та дочки тільки докори, нерозуміння палкої натури Наталки. А 
ще й тому, що дівчина не була схожою на інших дівчат, адже захо-
плювалася і питанням про роль жінки у суспільстві, освітою та ін. Так 
само в тексті Фрідріха Ніцше говориться, що “Бог мертвий через своє 
співчуття до людей…”, тому Заратустра проповідує: “(…) застерігаю 
вас від співчуття: інакше впаде воно на людей важкою хмарою!” [12, 
с. 91]. На рівні персонажів відчитуємо відзеркалення ідеї Заратрустри 
в образі Наталки, яка без жодного сумніву слідує своїм принципам. 

Несприйнята світом, Наталка Веркович шукала порятунку і в тузі 
(“Воздух весняний провіває, а мене обгортає туга за людьми, за жит-
тям! Мене опускає вся терпеливість. Я чогось не можу ні читати, ні 
писати” [8, с. 40]), і в щирому другові Орядинові. Саме цей чоловік 
прищепив їй повагу до аристократів (“Через його порозуміла я справ-
дішній аристократизм душі, той аристократизм, про котрого розпи-
сувавсь так загадочно, а зараз так сильно і пориваючо новочасний 
філософ Ніцше” [8, с. 198]). Сюжет твору часто пов’язаний із аристо-
кратизмом душі, бо саме аристократичні люди, на погляд Ніцше, мо-
гли стати вищими людьми. Суттєвим є те, що винятковість і тяжіння 
до знатних людей Наталки є спадковою, про що свідчать слова тітки: 
„Ти донька твоєї прегарної матінки, котра бавилася в аристократку і 



Наукові записки54

завела велику бучу, що її брат жениться з донькою чесного купця, і 
котра опісля сама вийшла за попа!” [8, с. 79]. Наталка, яка прагне від-
найти сенс у надлюдині, не усвідомлюючи цього, також має у своїй 
душі щось від артистизму, тому й помічають навколо, що вона осо-
блива, зокрема подруга Оксана Б. “впевняла, що (...) характер трагіч-
ний з “артистичними зарисами (...)” [8, с. 162]. 

Якщо Наталка Веркович наближається до надлюдини, то Оря-
дин, який також на початку мав однакові переконання, навпаки, 
віддаляється. Із вуст Наталки звучать слова Заратустри: “А мене бо-
лить, коли він кориться хоч би й мимовільно. Ненавиджу це чуття, а 
тоді, коли кориться, ненавиджу й його” [8, с. 119]. Досить часто обо-
ма персонажами згадується мотив полудня: “Одного разу говорили 
ми з Орядином про час полудневий. Він називав його найкращим із 
денної пори, і я бачу, що він дійсно гарний – чи, може, більше упоюю-
чий?” [8, с. 137]. Наприкінці твору “Так казав Заратустра” йде мова 
про “великий полудень – коли людина стоїть посеред свого шляху 
між твариною і надлюдиною і святкує свій шлях до заходу сонця як 
свою найвищу надію: бо це і є шлях до нового ранку” [12, с. 328]. До-
сягти свого полудневого для Наталки означає стати Людиною, яка б 
була незалежною ні від кого і яка б була щаслива за себе і за свій на-
род. Саме прагнення бачити і свій народ на шляху до полудневого – і 
є мрія дівчини, однак для цього потрібен поводир. Знову слова Натал-
ки, яка мовить до Орядина, є відзеркаленням антропології Фрідріха 
Ніцше: “Ну, коли так, то я скажу вам оце: ідіть своєю дорогою і не 
дбайте про загал, коли маєте на оці гарну ціль!” [8, с. 128]. 

Суттєвою розбіжністю із ніцшеанським дискурсом в подієвому то-
посі повісті “Царівна” є те, що функцію надлюдини на себе переймає 
жінка, а не чоловік. Відомо, що Ніцше взагалі вважав жінок не гідни-
ми до духовного проростання і самовстановлення у світі, а тому над-
людьми вони принципово не могли бути. Ольга Кобилянська вибудо-
вує свій ідеал людини через жіноче начало і вустами Наталки, яка без 
сумніву є сильнішою особистістю за Орядина, промовляє: “(…) коли 
б я була мужчиною, так як ви, я не вагалась би ані хвильки, якою до-
рогою йти, не зважаючи ні на що летіла би в гору, мов орел, і кликала 
ще й других за собою!” [8, с. 141]. На символічному рівні відкрито 
присутня алюзія до головного символу ніцшеанської антропології – 
орла, якиий разом зі змією утворюють справжню силу, бо “найбільш 
горда істота під сонцем і найрозумніша істота під сонцем – вони зді-
йнялися в небо; щоб побачити все, як є” [12, с. 14]. Ж. Дельоз, своєю 
чергою, розуміє в цих тваринах “Вічне Повернення: Союз, кільце в 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 55

кільці, заручення божественної пари Діоніс–Аріадна” [5, с. 59]. Тому 
слова Наталки є спробою прорватись до небес, тобто до трансценден-
того, що “над” (über) тварним світом і його людьми. 

Попередньо було проаналізовано зі структуралістської парадиг-
ми, що в текстах Ольги Кобилянсьокї наявні чіткі бінарні опозиції 
(дух/тіло, своє/чуже, особистість/маса, людське/природнє), однак 
найбільш важлива опозиція це чоловік/жінка. З цієї причини у своїй 
монографії С. Кирилюк пише: “С. Павличко, вибудовуючи опозицію 
“сильні жінки” – “слабкі чоловіки”, вбачає в таких авторських кроках 
трансформацію філософії Ніцше” [7, с. 39]. Попри цитатний характер 
повісті, автор здійснює діалог із Ніцше, намагається переосмислити 
їх в дусі своєї культури і світогляду, надаючи їм власних сенсів та 
значень. Однак образ чоловіка не виключається із, здавалося б, фе-
міністичної антропології письменниці, навпаки, він легітимізується в 
структурі текстуальної стратегії: “Свобідний чоловік із Розумом – це 
мій ідеал” [8, с. 134]. 

Таким чином, сприйняття філософії Ніцше апологетом україн-
ського модернізму відбулося неоднозначно і “сліди” антропологічних 
ідей філософа по-різному присутні в творах “Людина” і “Царівна”. 
Конкретні випадки в повістях Ольги Кобилянської, що часто основа-
ні на бінарних опозиціях, на сюжетному, подієвому і персонажному 
рівнях вказують на зв’язок образу людини із більшими структурами, 
як-от дарвіністська теорія чи психоаналіз. Однак найбільш вагомим є 
ніцшеанський метанаритив, який визначає антропологію текстів Оль-
ги Кобилянської і дозволяє вибудувати в контексті модерністських 
стратегій специфічний образ людини, який постає як доволі цілісна 
і виправдана в історико-культурному полі конструкція. Суттєвим є 
те, що на трьох рівнях проаналізованих текстів відбувається конфлікт 
інтерпретацій концепту надлюдини, що приводить до смислових па-
радоксів, які є як свідомою, так і несвідомою проекцією авторських 
світоглядних переконань. 

Література:
1. Бахтин М. Проблемы поэтики Достоевского. 4-е изд. – М.: Сов. Рос-

сия, 1929. – 318 с. 
2. Гессе Г. Фауст і Заратустра. – СПб.: Азбука, 2001. –  317 с. 
3. Гундорова Т. Фрідріх Ніцше й український модернізм // Слово і  

час. – 1997. – № 4. – С. 32–48. 
4. Демченко І. А. Особливості поетики Ольги Кобилянської: Моногра-

фія. – К.: Твім інтер, 2001. – 208 с. 



Наукові записки56

5. Делез Ж. Ницше. – СПб. : Axioma, 1997. – 186 c. 
6. Зайцев И. Н. Левинас и Деррида о понятии “след” // Материалы 

работы секции молодых учёных “Философия и жизнь”. – СПб. : Санкт-
Петербургское философское общество, 2001. – С. 87–88. 

7. Кирилюк С. Д. Ольга Кобилянська і світова література. – Чернівці: 
Рута, 2002. – 176 с. 

8. Кобилянська О.  Твори у 2-х т. – Т. 1. – К. : Дніпро, 1983. – 495 с. 
9. Кобилянська О. Людина. – Режим доступу до тексту: http://lib. ru/SU/

UKRAINA/KOBILYANS_KA/lyudina. txt – Назва з екрана. 
10. Козлик І. Теорія літератури в ситуації  “кінця теорії літератури”  // 

Слово і Час. – 2003. – № 9. – С. 10–16. 
11. Лаврова Н. Ницше // Современная западная философия. – Режим до-

ступу до тексту: http://www. agnuz. info/tl_files/library/books/filslov/main_n. 
htm#23 – Назва з екрана. 

12. Ніцше Ф. Так казав Заратустра. Жадання влади. – Київ  : Основи, 
1993. – 415 c. 

13. Ницше Ф. Рождение трагедии из духа музыки – СПб. : Азбука-
клаcсика, 2005. – 208 с. 

14. Ортега-і-Гассет Х. Вибрані твори. – К. : Основи, 1994. – 420 с. 
15. Павлишин М. Ольга Кобилянська: прочитання. – Х. : Акта, 2008. – 

354 с. 
16. Подорога В. А. Мимесис. Материалы по аналитической антрополо-

гии литературы. – Том 1: Н. Гоголь, Ф. Достоевский. – М. : Культурная ре-
волюция, 2006. – 688 с. 

17. Семків Р. Іронічна структура. – К. : КМ Академія, 2004. – 133 с. 
18. Успенский Б. Семиотитка искусства. – М. : Языки русской культуры, 

1995. – 360 с. 
19. Хайдеггер М. Кто такой Заратустра у Ницше // Топос. – 2000. –  

№ 1. – С. 50–65. 
20. Barry P. Beginning Theory. An Introduction to Literary and Cultural 

Theory (2rd edition). – New York: Manchester University Press, 2002. – 290 p. 
21. Branson K. Review of Jill Marsden’s After Nietzsche: Notes towards a 

Philosophy of Ecstasy // The Agonist. – 2008. – Vol III, Issue 2. – P. 39–50. 
22. Deleuze G., Guattari F. Qu’est-ce que la philosophie? – P. : Les Editions 

de Minuit, 2005. – 206 p. 
23. Schacht R. Nietzsche and Philosophical Anthropology // A Companion to 

Nietzsche. – Oxford: Wiley-Blackwell, 2007. – 616 p. 

Рецензент: кандидат філософських наук, старший викладач 
кафедри культурології та філософії Національного університету 
“Острозька академія” М. С. Петрушкевич



Серія “Філософія”. Випуск 8. 57

УДК 1(09)4/9

Тетяна Возна

НАУКОВІ РОЗВІДКИ ПОСТАТІ М. СМОТРИЦЬКОГО 
У статті проаналізовано та досліджено наукові розвідки 

зарубіжних та українських дослідників, які присвячені вивчен-
ню постаті видатного українського письменника-полеміста, 
мовознавця та мислителя другої половини ХVІ – першої половини 
ХVІІ ст. – Мелетія Смотрицького. Також відзначено роль цих 
праць для наступних поколінь і всього українського народу зага-
лом у вивченні та переосмисленні такої неординарної і талано-
витої особистості, як М. Смотрицький. 

Ключові слова: мислитель-полеміст, наукові розвідки, філо-
софська спадщина, бібліографічний огляд, дослідник. 

Vozna T. Scientific development of figure of M. Smotrickogo. 
The article analyzes and studies the scientific development of 

foreign and Ukrainian researchers, which is devoted to the study 
of figures prominent Ukrainian writer and polemicist, linguist 
and thinker of the second half of XVI – first half of the seventeenth 
century – Smotrytsky. Also noted the role of these works for future 
generations and the entire Ukrainian people in general in the study 
and comprehension of such extraordinary and talented individuals, as 
M. Smotrytsky. 

Key words: thinker-polemicist, scientific researchers, philosophical 
inheritance, bibliographic review, researcher. 

Возна Т. Научная разработка фигуры М. Смотрицкого. 
В статье проанализированы и исследованы научные раз-

ведки зарубежных и украинских исследователей, посвящен-
ная изучению выдающегося украинского писателя-полемиста, 
языковеда и мыслителя второй половины XVI – первой половины 
XVII века. – Мелетия Смотрицкого. Также отмечена роль этих 
работ для следующих поколений и всего украинского народа в це-
лом в изучении и переосмыслении такой неординарной и талант-
ливой личности, как М. Смотрицкого. 

Ключевые слова: мыслитель-полемист, научные разведки, фи-
лософское наследство, библиографический обзор, исследователь. 

Мелетій Смотрицький (бл. 1578-1633) безперечно належить до най-
більш видатних діячів української культури. Він є вихованцем Ост-

© Тетяна Возна, 2011



Наукові записки58

розької академії, продовжувачем традицій цього навчального закладу, 
а також продовжувачем, а й новатором у розвитку літератури, філоло-
гії, суспільно-політичної думки України наприкінці XVI століття та в 
першій половині XVII століття. Його творча діяльність зробила його 
безсмертним в історії полемічної літератури, адже він був, є і зали-
шається найбільш талановитим письменником-полемістом свого часу. 

Його твори нерозривно пов’язані з його життям і діяльністю, а 
тому неможливо належно оцінити і зрозуміти їх, якщо не знати його 
життя і діяльності. Він був “життєвим” письменником і мислителем. 
Саме життя заставляло його писати. Він жив тим, що писав, а писав 
про те, чим жив. 

 Хоча існують розвідки, які стосуються життя та діяльності Смо-
трицького, проте не всі моменти його біографії цілком висвітлені та 
описані. Існує багато плутанини, особливо в хронології першого пе-
ріоду життя, а саме: молоді роки, навчання та перші роки діяльності. 
Через це такою вагомою є роль дослідників життєдіяльності видат-
ного діяча М. Смотрицького, адже завдяки їхній плідній праці можна 
досягти певної чіткості як щодо самої постаті мислителя, так і епохи 
загалом. Цим і зумовлена актуальність цієї теми. 

Метою нашого дослідження є висвітлення джерелознавчої бази, 
що стосується життя і творчості М. Смотрицького. 

Щоб досягти поставленої мети, слід вирішити такі основні завдання:
Окреслити та узагальнити основні підходи у розробці проблем ви-

вчення творчої спадщини М. Смотрицького у бібліографічному огляді. 
Здійснити аналіз літератури, в якій простежуються аспекти про-

блем, над якими працював мислитель. 
Історія філософії України здійснює важливий внесок у розв’язання 

сучасних проблем культурно-національного відродження та держа-
вотворення. Через це є важливим та необхідним розвиток українських 
історико-філософських студій, проблематика яких раніше або замов-
чувалася, або розглядалася з позицій однолінійного підходу, принци-
пів “партійності” та усталених ідеологем. Цим зумовлена складність 
опрацювання досліджуваної проблеми. Питання української філосо-
фії в останні десятиліття стали актуальними. Це пов’язано із утвер-
дженням української державності, адже дослідники отримали доступ 
та можливість досліджувати “заборонені” теми. Сьогодення зумовило 
новий та модерний підхід до тлумачення української філософії у всій 
світовій філософії загалом. Це чітко простежується у таких дослідни-
ків: В. С. Горського, А. К. Бичко, І. В. Бичко, В. Г. Табачковського,  
В. В. Ільїна, В. Г. Кременя, І. В. Огородник, В. В. Огородник та інших. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 59

 Сучасність поставила вимогу дослідити, відтворити та переосмис-
лити сторінки філософії України, які були забуті, спотворені та при-
нижені у своїй вартості за часів бездержавності української нації. 
Саме тому багато дослідників звертаються до осмислення життєвого 
і творчого шляху визначних постатей цього періоду. Особливу заці-
кавленість становлять дослідження наукової спадщини українських 
мислителів, імена яких через конфесійні та політичні міркування, де-
сятиліттями замовчувалися. 

Проте, як зазначалося вище, спеціальне дослідження історико-фі-
лософської спадщини М. Смотрицького в контексті світової філософії 
на даний час не проведене. Натомість є низка наукових праць різного 
характеру, в яких розглянуто ті чи інші аспекти наукової спадщини 
українського мислителя. 

Їх можна поділити на такі групи:
Дослідження і оцінка творчості М. Смотрицького, проведені в се-

редовищі, у якому жив і творив сам мислитель (ХVІ-ХVІІ), та протя-
гом всього ХVІІІ-ХІХ ст. 

Дослідження постаті М. Смотрицького, що стосуються радянських часів. 
Сучасні дослідження філософських поглядів українського філософа. 
Найпершими джерелами з цього переліку, є його власні твори, які 

написані в останній період життя, саме тоді, коли мислитель перейшов 
до католицької церкви. А до того він знаходився у тіні, друкувався під 
псевдонімами. Тобто, після виходу в світ “Треносу” (1610), коли його 
розкрили, він починає щораз більше писати про самого себе. 

Серед найстаріших джерел, де ми знаходимо біографічні дані про 
Мелетія Смотрицького, є видана у Вільні в 1634 р. промова єзуїта Вой-
цеха Кортісція [34], яка була проголошена ним на похороні. А також 
до цих джерел ми відносимо твір Якова Суші, єпископа Холмського, 
під назвою: “Савло і Павло Руської Унії (Церкви), навернений кров’ю 
блаженного Йосафата, або Мелетія Смотрицького” [39]. Він вийшов 
у 1666 р., в Римі, тобто через 33 роки після смерті М. Смотрицького 
і був перевиданий у 1864 р. у Брюсселі І. Мартиновим. Твір Суші 
складається з передмови до читача, так званої короткої “Прелюдії” 
і двох частин. Перша розказує про Мелетія Смотрицького як “Сав-
ля З’єднання” і має шість розділів, а друга частина має дев’ять роз-
ділів і Смотрицький виступає як “Павло З’єднання”. Перша частина 
мало містить інформації про М. Смотрицького, проте друга більш до-
кладно висвітлює життя і діяльність мислителя. Цей твір є основним 
джерелом для всіх, хто пізніше досліджував неординарну постать  
М. Смотрицького. 



Наукові записки60

Після цих творів до кінця XVIII століття не було написано жодної 
книги, яка була б присвячена життєпису полеміста. Лише в 1782 р. 
вийшла в світ двохтомна праця Ігнатія Стебельського “Хронологія” 
[38], у ній він опирався на роботу Суші. 

Окрім Стебельського, до таких авторів, які використали твір Суші, 
з католицького боку відносять – Ігнатія Кульчинського [35], Едварда 
Лісовського [36], В. А. Мацієвського [37], М. Вишнєвського [40] та 
інших. 

З православного боку набагато більше авторів, які описували жит-
тєпис М. Смотрицького, проте вони свою увагу більше зосереджу-
ють не на біографічних даних, а на його творчій діяльності і до твору 
Суші звертаються менше. Зацікавленість постаттю мислителя зростає 
у другій половині ХІХ ст. 

Серед дослідників цього періоду можна виділити М. Кояловича 
[17] та К. Еленовського [10]. Щодо Кояловчича, то він написав двох-
томну роботу, яка не втратила наукового значення і до сьогодні. Ав-
тор намагався у своїй праці показати Мелетія Смотрицького саме в 
релігійній боротьбі православних та уніатів. 

У 1861 році вийшло перше значне дослідження К. Еленовського 
про Мелетія Смотрицького, де він вперше дав об’єктивну оцінку кни-
ги Якова Суші, охарактеризувавши її не як біографію, а як панегірик, 
а також заперечував думку І. Стебельського про те, що в січні 1629 р. 
Мелетій перебував у Римі. 

У 70-ті роки ХІХ ст. з’являються праці А. Дем’яновича [8], С. Ба-
рановського [2], П. Куліша [19]. Проте в цей час об’єктивному дослі-
дженню творчості М. Смотрицького заважали конфесійні, шовініс-
тичні та націоналістичні переконання. 

В останній чверті ХІХ ст. над дослідженням історії ХVІ–ХVІІ ст. 
працював відомий російський історик релігії та науки С. Голубєв, 
який у багатьох своїх працях висвітлив життя і діяльність Мелетія 
Смотрицького [4; 6; 5]. Так, у “Библиографических замечаниях о 
ненекоторых старопечатных церковнославянских книгах” він про-
аналізував “Тренос” в порівнянні із багатьма полемічними творами 
Петра Скарги, Іллі Мороховського та з маловідомими працями Сте-
фана Зизанія. Також у цьому дослідженні науковець вперше чіт-
ко вказав на причину масового приховання справжніх імен авторів 
праць, які видавалися під псевдонімами: “Православные писатели 
того времени, чтобы придать большую важность своим произведе-
ниям, прикрывались иногда авторитетом греческой церкви и св. от-
цов. …Писателю, в простоте сердца подписавшему свое имя на по-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 61

лемическом сочинение против римской церкви, грозила опасность 
подвергнуться палочной экзекуции, а иногда, пожалуй, и лишения 
самой жизни” [4, с. 127]. 

Одним із ґрунтовних досліджень С. Голубєва є праця “Киевский 
митрополит Петр Могила и его сподвижники” [6], де описано не лише 
творчість М. Смотрицького, а й подано аналіз всієї полемічної літе-
ратури України і Білорусії. У ній дослідник детально розглядає “Тре-
нос”, а також дає найбільш повну інформацію для того часу про по-
ходження, виховання, освіту, коло друзів та ворогів М. Смотрицького. 

Голубєв є одним із перших, хто підняв питання про ректорство 
Смотрицького у статті “История Киевской духовной академии” [5]. 
Автор вважає, що цю посаду Мелетію запропонував Іов Борецький, 
який знав Смотрицького як розумного і талановитого вченого. 

Починаючи із 80-х років ХІХ століття Смотрицьким зацікавилися 
дослідники російської церкви, а саме: І. Чистович [27], В. Завитневич 
[12] та Н. Засадкевич [14]. Найбільш наукову цінність являє собою 
праця В. Завиткевича “Палинодия Захария Копыстенского”, де автор 
аналізує не лише біографічні дані про М. Смотрицького, а дає багато 
матеріалу про культурне та соціально-політичне становище України і 
Білорусії. Також він продовжив лінію С. Голубєва щодо порівняльно-
го аналізу творів Смотрицького із пам’ятками полемічної літератури 
першої третини ХVІІ століття. Сама праця Завиткевича дала початок 
лінгвістичному аналізу праць М. Смотрицького. 

Певною новизною і глибиною відрізняється робота польського 
дослідника А. Брюкнера “Суперечки про унію в давній літературі” 
[30]. У ній він вперше не лише дав аналіз полемічним творам Смо-
трицького, а й всебічно дослідив їх стиль та мову, виокремив загальні 
мотиви, які притаманні були усім полемічним працям. А. Брюкнер 
зробив аналіз більш пізніх робіт полеміста, а саме: “Верифікації” 
(1621), “Єленхусу” (1622), “Апендиксу” (1622), “Апології” (1628) та 
“Протестанції” (1628). 

Якщо розглядати початок ХХ століття, то досить плідно працю-
вав над проблемами полемічної літератури ХVІ – ХVІІ століть укра-
їнський вчений К. Студинський [25]. Він один із перших порушив 
питання про те, хто ховався під псевдонімом Клірика Острозького. 
Порівнюючи уривки із “Отписів” Клірика Острозького Іпатію Потію 
із “Треносом” Смотрицького, дослідник дійшов висновку, що: “Іден-
тичний спосіб полєміки против Риму в творах Клирика і Смотриць-
кого робить на нас вражінє, що маємо тут до дїла з одним автором, 
що під анонїмом Клирика, ставив молодечі, несмілі кроки, доки не 



Наукові записки62

виступив під іменем Ортолога зі своїм “Треносом”, в якім гарними 
поетичними перекладами ріжних авторів піднїс ся в сїй манєрі до ви-
соти дїйсного таланту” [26, с. 44]. Це питання пізніше досліджували 
П. Яременко та С. Єфремов у своїх працях. 

К. Студинський також досліджував такий полемічний твір  
М. Смотрицького, як “Антиграфи” (1608). Студинський прийшов до 
думки, що на написання “Антиграфи” мав вплив “Апокрисис” (1598) 
Мартина Броневського (Христофора Філалета), при чому не лише 
композиційно, а й концептуально [25, с. 4]. 

Ще одним дослідником у довоєнні роки є М. Грушевський, який у 
своїй праці “Історія української літератури” [7] знайшов новий підхід 
до вивчення творчого доробку М. Смотрицького, зокрема “Треноса”. 
Відомий український історик помітив у ньому спорідненість з україн-
ським фольклором, плачами та голосіннями. Саме М. Грушевському 
належить український переклад уривків “Треносу”. 

Після Першої світової війни про життя і діяльність Смотрицького 
писалося дуже мало, лише декілька статей і розвідок, які присвячені 
до 300-річчя з дня смерті М. Смотрицького (1933-1934 рр.) [15]. Але 
життєвий шлях полеміста ці дослідження майже не зачіпають. Серед 
них: М. Чибатий, І. Федишин, Б. Побігущий, К. Чехович. 

Лише після ІІ Світової війни М. Смотрицький знову став пред-
метом зацікавлення багатьох дослідників: Б. Курилас [20], А. Жуков-
ський [11], П. Загайка [13], Е. Прокошина [22]. Згадані автори про 
життя і діяльність мислителя пишуть якось дуже загально, зосеред-
жуючись лише на своїх предметах дослідження, хоча деякі з них вно-
сять у висвітлення діяльності Смотрицького дуже цікаві моменти. 

Так, Е. Прокошина у своїй монографії вперше висвітлює філософські 
погляди Мелетія Смотрицького, а також розкриває усі суперечності та 
протиріччя життєвого шляху полеміста та детально описує його наукову 
діяльність, як автора відомої “Граматики” слов’янської мови. 

Найпершою глибокою розвідкою постаті М. Смотрицького є ди
сертаційне дослідження Б. Куриласа “З’єднання архієпископа Меле-
тія Смотрицького в історичному і психологічному насвітленні” [20], 
яка була захищена в Мюнхені 1955 р. Дисертація складається із пе-
редмови, семи розділів, списку літератури, приміток і списку імен. 

Свою працю автор розпочинає такими словами: “Постать Мелетія 
Смотрицького завжди притягувала увагу істориків і полемістів своєю 
багатогранністю, психологічною експресією та драматизмом. Дуже 
плідний письменник залишається в пам’яті прийдешніх поколінь, як 
один із найбільших українських полемістів” [20, с. 3]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 63

Далі Б. Курилас у своїх семи розділах дисертації розкриває постать 
М. Смотрицького. У першому розділі автор аналізує ту ситуацію, яка 
виникла напередодні, під час і після Берестейської унії (1596 р.), у 
другому – подає опис трьох протиставлень між католицтвом і пра
вослав’ям (богословсько-догматична, філософсько-психологічна та 
історико-етнічна протиставленість), у третьому – дається біографіч
ний опис духовного розвитку філософа, у четвертому – висвітлює 
три історичні факти, які кардинально вплинули на життя М. Смо-
трицького (мученицька смерть св. Йосафата або Вітебська трагедія 
12 листопада 1623 р., подорож на Схід і Київське насильство над його 
сумлінням), у п’ятому – описує ідею української Патріархії в Києві та 
наголошується на видатній ролі у ній мислителя, у шостому – розгля-
дає “Parhenesis ad Nationem Ruthenam” – “Звернення до української 
нації” як духовний заповіт М. Смотрицького до “живих і ненародже-
них” синів і дочок України, у сьомому – коротко описує найголовніші 
твори полеміста [20, c. 3-4]. 

Незважаючи на те, що Б. Курилас присвятив цілу дисертаційну 
розвідку, він все ж таки більше звернув увагу на історичні та психо-
логічні аспекти дослідження постаті М. Смотрицького. 

Ще одним відомим дослідником М. Смотрицького був М. Соловій 
[23; 24]. Його праця “Мелетій Смотрицький як письменник” склада-
ється із двох частин. Перша частина вийшла у 1977 р., а друга – 1978 р. 

У ній автор описує М. Смотрицького як величну постать: “Мелетій 
Смотрицький належить без сумніву до найбільш цікавих і видатних 
постатей в історії Української Церкви в першій половині ХVІІ ст. Ці-
кавим було і його життя, і його діяльність, зокрема, ж його твори зро-
били його безсмертним в історії полемічної літератури. Він являється 
найбільш плодовитим і талановитим полемічним письменником сво-
го часу. Не диво, що про Смотрицького згадують і мусять згадувати 
не тільки історики церковного життя, але також літературознавці і 
мовознавці” [23, с. 9]. 

Перша частина складається із передмови та п’яти розділів. Щодо 
двох перших розділів (розділ перший “Церковне життя на Руси-Україні 
перед виступом Мелетія Смотрицького”, розділ другий “Богословсько-
полемічне письменство перед Смотрицьким”), то автор подає опис всіх 
тих обставин і подій, які передували появі та формації такої талановитої 
особистості, як М. Смотрицького. У наступних трьох розділах (розділ 
третій “Молодість і формація Мелетія Смотрицького”, розділ четвертий 
“Діяльність Смотрицького, щоб “з’єднати Русь з Руссю”, Розділ п’ятий 
“Останні роки М. Смотрицького”) розглядається життя і діяльність мис-



Наукові записки64

лителя. І головним джерелом для цих розділів, за словами М. Соловія 
став “клясичний твір про Смотрицького пера Якова Суші” [23, с. 11]. 

Друга частина присвячена суто характеристиці праць М. Смот
рицького. Складається вона із восьми розділів і кінцевих висновків. 
Сім розділів містять аналіз творів М. Смотрицького від “Анті графе” 
й “Треноса” до “Граматики”, “Апології” та інших творів після перехо-
ду Смотрицького до католицької церкви. Ця частина праці найбільш 
об’ємна і оригінальна, сам автор говорить: “…ця частина нашої праці 
являється більш оригінальною, ми старалися наші висновки опирати 
на самих творах Смотрицького” [23, с. 11]. Щодо останнього розділу 
(розділ восьмий “До характеристики М. Смотрицького”), то тут автор 
подає осуди й оцінки про Смотрицького колишніх і теперішніх авто-
рів. Цей розділ є підсумком усієї праці М. Соловія. 

Досліджуючи постать М. Смотрицького у своїй праці він дійшов 
таких основних семи висновків: “1. Усі історики й дослідники, що 
займалися особою діяльністю та письменницькою творчістю М. Смо-
трицького, є однозгідні із собою, що він був з природи щедро обда-
рованих рідкими здібностями, даруваннями і визначними прикмета-
ми розуму й серця. 2. Смотрицький був також глибоко емоційною 
людиною. Він умів промовляти не тільки до розуму, але й до серця 
слухачів чи читачів. 3. Однак, Смотрицький вмів переборювати свою 
емоційність і перевірювати свої дотеперішні позиції. Він був при-
страсним шукачем правди. 4. Його перехід до Католицької Церкви не 
був ніякою “слабкістю характеру” чи “зрадою рідної Церкви”, тільки 
послідовним кроком у його пошуках за правдою. Він довго шукав 
правди, але знайшовши її, покорився перед нею і став її боронити. 
5. Смотрицький, як і всі великі люди, мав теж свої розчарування і 
душевні потрясіння. Всі ці розчарування його протверезили і дове-
ли його до тих справді геніяльних ідей: примирення Руси з Руссю, 
створення власного патріархату і з’єднання на базі того, що церквам 
спільне, а не того, що їх ділить. На жаль, ці ідеї не знайшли належного 
відгомону серед колишніх його прикленників, і це, мабуть, було чи не 
найбільшим розчаруванням у житті Смотрицького. 6. Сам Смотриць-
кий уважав себе жертвою Київського Собору, але його тимчасове 
осудження свого твору було зроблене в умовах фізичного насильства 
і ніяк не було осудженням головних його ідей, яким він залишався 
вірним аж до смерти. 7. Вкінці, Смотрицький був людиною небуден-
ного формату. Він високо підносився понад своє окруження, перерос-
тав його своїми ідеями, задумами і починами, і може тому був немов 
„поза своєю добою” [24, c. 388-390]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 65

І завершує свою розвідку М. Соловій такою фразою: “Мелетій 
Смотрицький належить до “найкращих синів Церкви та рідного на-
роду”, але він поки що ще є між тими “недооцінюваними постатями”, 
що зазираючи своїм генієм у майбутність” [24, с. 390]. 

Але все ж таки праця М. Соловія носить більше літературний ха-
рактер, проте вона має велику наукову цінність, оскільки автор подає 
достовірні факти про життя і діяльність М. Смотрицького. 

Дослідженням лінгвістичних праць Смотрицького займалися такі 
вчені, як А. Белов [3], Н. Дилевський [9], Ф. Шолом [28] та В. Німчук 
[21]. Серед них слід відмітити українського вченого В. Німчука, який 
коротко розглянув життєвий шлях полеміста, а також виділив значен-
ня “Граматики”, як визначного явища у мовознавчій думці Білорусії 
та України на початку ХVІІ століття. А ще продовжив думку С. Голу-
бєва щодо ректорства Смотрицького і приєднався до гіпотези Е. Про-
кошиної про час навчання полеміста у Віленській єзуїтській академії. 

Наприкінці ХХ століття видаються дві монографії українського 
дослідника П. Яременка [29] та білоруського – В. Короткого [16]. Яре-
менко у своїй монографії всебічно аналізує твори М. Смотрицького 
з погляду їх ідейно-пізнавального змісту, стилю та художньо-публі-
цистичних якостей. Щодо Короткого, то він розглядає творчу діяль-
ність мислителя на фоні історичних подій, які пов’язані з прийняттям 
Брестської церковної унії 1596 року. У своїй праці про М. Смотриць-
кого він говорить так: “Одно из самых видных мест в литературном 
процесе Беларуссии ХVII в. принадлежит Мелетию Смотрицкому, 
выдающемуся общественно-политическому и культурному деятелю, 
чье творчество в равной мере принадлежит братским беларусскому и 
украинскому народам. Писательськая и просветительськая деятель-
ность полемиста была противоречивой, как сама эпоха, которой он 
принадлежал” [16, с. 10]. 

Ще варто згадати праці американського дослідника Д. Фріка [33; 
32; 31], який присвятив постаті мислителя спеціальну монографію, в 
якій подає дуже корисні і цікаві факти із життя і діяльності полеміста. 
Також видав і опублікував твори М. Смотрицького в “Гарвардській 
бібліотеці української літератури”, що є не менш важливим фактом 
у збереженні і передачі наступним поколінням усіх історичних, філо-
софських та культурних надбань українського народу. 

Щодо ХХІ століття, то можна виділити таких дослідників, як  
П. Кралюк [18] і С. Бабич [1]. П. Кралюк у своїй монографії “Меле-
тій Смотрицький і українське духовно-культурне відродження кінця 
ХVI – початку ХVІІ ст.” розглядає діяльність та творчість видатно-



Наукові записки66

го українського письменника-полеміста й показує його місце в тих 
непростих соціокультурних процесах, що називаються українським 
Відродженням. А ось С. Бабич у своїй праці “Творчість Мелетія Смо-
трицького у контексті раннього українського бароко” описує нові 
етичні й естетичні віяння, що їх засвоїв М. Смотрицький під час на-
вчання в Європі, які яскраво проявилися в його творах і які, власне, й 
відіграли вирішальну роль у долі мислителя. 

Отже, аналіз наукового доробку, який присвячений постаті  
М. Смотрицького, явно показав, що сьогодні освоєння спадщини 
мислителя-полеміста знаходиться лише на початковому, попередньо 
ознайомлювальному етапі його вивчення. 

Не дослідженими, у систематичному відношенні, залишаються як 
творчість українського мислителя в цілому, так і його філософські 
погляди, які ще потребують детального аналізу та опису. 

Література:
1. Бабич С. Творчість Мелетія Смотрицького у контексті раннього укра-

їнського бароко: монографія / С. Бабич. – Львів: Свічадо, 2008. – 180 с. 
2. Барановский С. Дерманский настоятель Мелетий Смотрицкий как 

деятель в пользу соединения православных с униатами / С. Барановский. // 
ВЕВ. – СПб., 1875. – № 19. – С. 750-754. 

3. Белов А. И. У истоков русской грамматики: ХІV – ХVІІ вв. /  
А. И. Белов // Уч. зап. Мичуринского пед. ин-та. – М., 1958. – Вып. 5. –  
С. 63-94. 

4. Голубев С. Библиографических замечаниях о ненекоторых старопе
чатных церковнославянских книгах преимущественно конца ХVІ и ХVІІ 
столетий / С. Голубев // ТКДА. – К., 1876. – № 1. – С. 121-161. 

5. Голубев С. История Киевской духовной академии / С. Голубев // Уни-
верситетские известия. – К., 1886. – Август. – С. 217-218. 

6. Голубев С. Киевский митрополит Петр Могила и его сподвижники / 
С. Голубев. – Киев: Типография Г. Т. Корчак-Новицкого Київ, 1883. – Т. 1. –  
559 с.; Киев: Типография Г. Т. Корчак-Новицького, 1898. – Т. 2. – 1054 с. 

7. Грушевський М. Історія української літератури. / Михайло Грушев-
ський – К. : АТ “Обереги”, 1995 – Т. VІ. – 708 с. 

8. Дем’янович А. Иезуиты в Западной России (в 1569-1772 гг.) /  
А. Дем’янович // ЖМНП. – СПб., 1871. – Ноябрь. – С. 181-231. 

9. Дылевский Н. М. Грамматика Мелетия Смотрицкого у болгар в эпоху их 
возрождения / Н. М. Дылевский // ТОДРЛ. – Мн.; Л., 1958. – Т. 14. – С. 461-473. 

10. Еленевский К. Мелетий Смотрицький: архиепископ полоцкий / К. 
Еленевський // Православное обозрение. – 1861. – № 6. – С. 49-150; № 7. – 
С. 272 – 298; № 8 – С. 422-454. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 67

11. Жуковський А. Петро Могила й питання єдності церков / А. Жуков
ський. – Париж: Вид-во “Сей”, 1969. – 282 с. 

12. Завитневич В. З. Палинодия Захарія Копыстенского и ее место в ис-
тории западно-русской полемики XVI и XVII вв. / В. Завиткевич. – Варша-
ва: Типографія Варшавського Учебнаго Округа, 1883. – 123 с. 

13. Загайко П. Українські письменники-полемісти кінця ХVІ і початку 
ХVІІ ст. у боротьбі проти Ватікану і унії. / П. Загайко. – Київ: видана Ака-
демією Наук УРСР, 1957. – 38 с. 

14. Засадкевич Н. Мелетий Смотрицкий как филолог / Н. Засадкевич // 
Универс. изв. [Киевск. ]. – 1875. – № 2. – С. 130–158; № 4. – С. 348–363. 

15. Збірник присвячений світлій пам’яті Мелетія Смотрицького з нагоди 
трисотніх роковин смерті. – Львів, 1934. – 36 с. 

16. Короткий В. Г. Творческий путь Мелетія Смотрицького / В. Г. Корот-
кий. – Мн. : “Наука и техника”, 1987. – 192 с. 

17. Коялович М. О. Литовская церковная уния. / М. О. Коялович. –  
СПб. : Тип. Тихменева, 1859. – Т. 1. – 316 с.; СПб. : Тип. духов, журн. 
“Странник”., 1861. – Т. 2. – 443 с. 

18. Кралюк П. М. Мелетій Смотрицький і українське духовно-культурне 
відродження кінця ХVІ і початку ХVІІ ст. / П. М. Кралюк. – Острог: Вид-во 
Національного університету “Острозька академія”, 2007. – 208 с. 

19. Кулиш П. Из истории западнорусской церкви: Два отступника Кун-
цевич и Смотрицкий П. Кулиш // Чтение в Обществе любителей духовного 
просвещения. – К., 1877. – № 4. – С. 342-409. 

20. Курилас Б. З’єднання архиєпископа Мелетія Смотрицького в істо-
ричному і психологічному насвітленні / Б. Курилас. – Вінніпег: Українське 
науково-освітнє товариство (УНОТ) в Бельгії (Українські отці редемпто-
ристи – Вінніпег, Канада), 1962. – 135 с. 

21. Німчук В. К. Граматика М. Смотрицького – перлина давнього мо-
вознавства // Мелетій Смотрицький. Граматика. / В. К. Німчук // Мелетій 
Смотрицький. Граматика. – Київ: Наукова думка, 1979. – 112 с. 

22. Прокошина Е. С. Мелетий Смотрицький / Е. С. Прокошина. – Мн. : 
“Наука и техника”, 1966. – 159 с. 

23. Соловій М. Мелетій Смотрицький як письменник: У 2-х частинах / 
М. Соловій. – Рим; Торонто: Вид-во ОО. Василіян, 1977. – Ч. І. – 257 с. 

24. Соловій М. Мелетій Смотрицький як письменник: У 2-х частинах / 
М. Соловій. – Рим; Торонто: Вид-во ОО. Василіян, 1978. – Ч. ІІ. – 450 с. 

25. Студинський К. “Антіграфе”, полемічний твір Максима (Мелетія) 
Смотрицького з 1608 р. / К. Студинський // Записки Наукового товариства 
імені Тараса Шевченка. – Львів: Видає комісія археографічна Наукового то-
вариства імені Шевченка, 1925. – Т. СХLІ – СХLІІІ. – С. 1-40. 

26. Студинський К. Передмова. Пам’ятки українсько-руської мови 
і літератури. Пам’ятки полемічного письменства кінця ХVІ – початку  
ХVІІ ст. / К. Студинський – Львів: Видає комісія археографічна Наукового 
товариства імені Шевченка, 1906. – Т. V. – LХІІ с. 



Наукові записки68

27. Чистович И. Очерк истории западнорусской церкви. / И. Чистович. – 
СПб. : Тип. Департ. Уделов, 1882. – Т. 1 – 221с.; СПб. : Тип. Департ. Уделов, 
1884. – Т. 2. – 449 с. 

28. Шолом Ф. Я. Зародження і розвиток філологічної думки в Росії і на 
Україні в ХVІ – першій половині ХVІІ ст. / Ф. Я. Шолом // Філол. зб. – Київ, 
1958. – С. 51-58. 

29. Яременко П. К. Мелетій Смотрицький. Життя і творчість / П. К. Яре-
менко. – Київ: Наукова думка, 1986. – 159 с. 

30. Bruckner A. Spory o unie w dawnej literaturze / A. Bruckner // Kwartalnik 
historyczny. – Lwow, 1896. – Rocz. 10. – S. 578-646. 

31. Frick D. Meletij Smotryc’kyj / D. Frick. – Cambridge: Harvard Series in 
Ukrainian Studies, 1995. – 395 p. 

32. Frick D. Meletij Smotryc’kyj and the Ruthenian Languare Question / D. 
Frick // Harvard Ukrainian Studies. – 1985. – № 9. – S. 25-52. 

33. Frick D. Meletij Smotryc’kyj and the Ruthenian Question in the Early 
Seventeenth Centyry / D. Frick // Harvard Ukrainian Studies. – 1984. – № 8. –  
S. 351-375. 

34. Kortiscivs Woycech. Widok potyczki wygranej... Meletivsa Smotryskiego 
archiepiskopa Hierapolitanskiego, archimandryty Dermanskiego na iegoz 
pogrzebie / Woycech Kortiscivs. – Wilno (dnia 29 stycznia), 1634. – 86 s. 

35. Kulczyński Ignatius OSBM. Specimen ecclesiae Ruthe-nicae / Ignatius 
Kulczyński. – Romae: Gregg International, Godstone Surrey, 1733. – 203 s. 

36. Likowski Eduard. Unia Brzeska w. 1596. / Eduard Likowski. – Poznan: 
Kessinger Publishing, 1896. – 376 s. 

37. Maciejowski W. A. Piśmiennictwo polskie od czasów najdawniejszych aż 
do roku 1830. / W. A. Maciejowski. – Warszawa: Wydawca Stefański Walenty, 
1855. – Т. 3. – 744 s. 

38. Stebelski Ignacy. Chronologia albo zebranie znaczniejszych w koronie 
Polskiej y w Wiel. Ksiestwie Litew. : a mianowicie na Bialej Rusi w Polocku 
dziejow / Ignacy Stebelski. – Wilno: Wydawca “Xięgarnia Zelmana Igla”,  
1782. – Т. 2. – 145 s. 

39. Susza Jakob. Saulus et Paulus Ruthenae unionis sanguine beati Josaphat 
transformatus, sive Meletius Smotriscius… archimandrite Dermansis / Jakob 
Susza. – Romae: tup. Fr. Vromat, 1666. – 191s. 

40. Wiszniewski M. Historia literatury Polskiej / M. Wiszniewski. – Krakow: 
Ludowość dawniej i dziś. Studia folklorystyczne, 1840-1857. – Т. 8. – 412 s. 

Рецензент: доктор філософських наук, доцент, завідувач кафедри 
філософії та політології Тернопільського національного університету  
Т. В. Гончарук



Серія “Філософія”. Випуск 8. 69

УДК 140. 8 

Богдан Яськів

УКРАЇНА “TERRA COGNITA І TERRA INCOGNITA” 
(за результатами навчання по програмі Німецької служби 

академічних обмінів Університету ім. Й. В. Гете,  
м. Франкфурт-на-Майні) 

У статті за результатами анкетування студентів деся-
ти європейських країн зроблено спробу проаналізувати бачення 
наслідків сучасних євроінтеграційних процесів. Висловлено ба-
чення автора і подано пропозиції щодо інтенсивності залучен-
ня соціальних і державних інститутів до вирішення проблем, 
пов’язаних із культурною інтеграцією і місця України у світовій 
співдружності в умовах глобалізації. 

Ключові слова: інтерактивна соціалізація, комунікаційні 
системи, масова культура, діалог, європейська інтеграція, сту-
дентські академічні обміни. 

Yaskiv B. Ukraine as terra cognita and terra incognita (as 
a result of studies by Trinig programm of the German Academic 
Exchange Service of Goethe University, Frankfurt am Main) 

In this article the results of surveys of students from ten European 
countries attempt to analyze the consequences of modern vision of 
European integration processes. The author expresses his view and 
gives suggestions on the intensity of involvement of social and state 
institutions to solve the problem of cultural integration and Ukraine’s 
place in a world commonwealth in the face of globalization. 

Keywords: socialization, systems of communication, mass culture, 
dialog, integration, student academic exchanges. 

Яськив Б. Украина “terra cognita и terra incognita” (по результа-
там обучения по программе Германской службы академических 
обменов Университета им. И. В. Гете, г. Франкфурт-на-Майне) 

В представленной статье по результатам анкетирова-
ния студентов из десяти европейских стран, осуществленна 
попытка проанализировать взгляд на последствия современных 
евроинтеграционных процессов. Автор изъясняет своё отноше-
ние и даёт рекомендации относительно интенсивности при-
частности социальных и государственных институтов к реше-
нию проблем с культурной интеграцией и значимостью Украины 
в мировом сообществе. 

© Богдан Яськів, 2011



Наукові записки70

Ключевые слова: интерактивная социализация, коммуника
тивные системы, массовая культура, диалог, европейская инте-
грация, студенческие академические обмены. 

Як відомо, соціалізація є процесом залучення особи до певних цін-
ностей, що формують в неї соціальний досвід, в межах якого відбу-
вається становлення і розвиток цілісної особистості. Що стосується 
політичної соціалізації, то її вкоріненість у суспільну свідомість за-
лежить від тих соціальних свобод, які є наявними в тому чи іншому 
соціумі залежно від державного устрою країни. Не винятком такого 
процесу є і Україна. 

Очевидним є те, що сучасні комунікаційні системи значно розши-
рюють можливості доступу до багатоканального і всебічного отри-
мання інформації у панорамі світових соціальних процесів і подій. 
Приєднання до всесвітньої мережі інтернету все більшої кількос-
ті людей і особливо молоді стає буденним проявом нашого часу. У 
контексті сучасної культури як принципу певного ставлення до світу 
це явище вже звично увійшло в нашу свідомість як глобальне. Саме 
інформаційні технології створюють умови для формування масової 
культури і стають її визначальними чинниками як явища багатогранні 
і водночас неоднозначні у своїх позитивних і негативних проявах. 

Якщо не брати до уваги глобальні негативні прояви масової культу-
ри, такі як загальний низький духовний рівень, смакування насиллям, 
жадоба до багатства тощо, то в ній ми можемо знайти цінності, що кіль-
ка десятиліть тому були переважно примарними. Це широкий доступ 
мас до джерел інформації і їх залучення до світових культурних надбань 
сучасної і минулої епох. Культура як феномен усвідомленої цілеспря-
мованої людської діяльності і людського духу в цілому проявляє свою 
універсальність, творячи буття людини в різних соціокультурних світах 
із можливістю переходу з одного світу в інший. Цю ознаку культури 
влучно охарактеризував основоположник російської та американської 
соціологічних шкіл Петерим Сорокін, зазначивши: “... культура есть не 
просто конгломерат разнообразных явлений сосуществующих, но ни-
как друг с другом не связанных, а есть единство или индивидуальность, 
все составные части которого пронизаны одним основополагающим 
принципом и выражают одну и главную ценность... Именно ценность 
служит основой и фундаментом всякой культуры. По этой причине важ-
нейшие составные части такой интегрированной культуры также чаще 
всего взаимосвязаны: в случае изменения одной из них остальные не-
избежно подвергаються схожей трансформации” [1, с. 429]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 71

В ході останніх десятиріч такі трансформації у світі, безперечно, 
відбулися. Це закінчення періоду „холодної війни”, розпад Радян-
ського Союзу і, як наслідок, утворення нових незалежних держав, що 
надало можливість представникам різних культур і національностей 
вільно спілкуватись і обмінюватись думками. Сучасний європей-
ський світ надає можливості для міжкультурного діалогу як способу 
досягнення людиною розуміння особливостей іншої культури. Все 
це стає можливим за умови спілкування на різних рівнях, а особливо 
на рівні студентських академічних обмінів. У цьому випадку інтре-
комунікативна соціалізація є, поза сумнівом, позитивним чинником 
глобалізаційних процесів. Саме спілкування на рівні діалогу надає 
йому суб’єкт-суб’єктної спрямованості між співбесідниками, що сво-
єю чергою, сприяє пошуку спільної системи цінностей. При цьому 
принципове значення має доброчесність у спілкуванні, відкритість, 
пластичність і толерантність. Тут необхідно бути обізнаним з куль-
турними особливостями представників різних націй, оскільки культу-
ра, на думку Френсіса Фукуями, визначається ще і як рівень етичних 
звичок, що передаються по традиції [2]. На психологічному рівні це 
може проявлятися у національному самоцентризмі, що, своєю чер-
гою, може завадити відкритості спілкування. 

У 2008 році одній зі студенток рівненського ВНЗ випала нагода 
навчатись в Університеті ім. Й. В. Гете у м. Франкфурт-на-Майні за 
програмою DAAD (Німецька служба академічних обмінів). Виклада-
чі кафедри філософії Національного університету водного господар-
ства та природокористування розробили анкету, згідно з якою було 
проведене опитування європейських студентів. 

Під час соціологічного опитування в університеті ім. Й. В. Гете за 
участю 13 представників з 10 країн були отримані такі результати:

На питання “Чи повинен Євросоюз розширюватися?”
“так” відповіло 7 опитуваних (Греція, Франція, Іспанія, Словаччи-

на, Німеччина, Польща, Фінляндія);
“ні” відповіло 4 опитуваних (Греція, Франція, Італія, Румунія);
Інші варіанти:
“Не маю думки з цього приводу” – 1 опитуваний (Угорщина);
“Поки що ні” – 1 опитуваний (Данія). 
На питання “Який варіант є найкращим для розвитку країни?”
“Стати членом НАТО” відповіло 5 опитуваних (Греція, Франція 

(2), Польща, Фінляндія);
“Займати нейтральну позицію” відповіло 6 опитуваних (Греція, 

Словаччина, Німеччина, Румунія, Угорщина, Данія);



Наукові записки72

“Не вступати в міжнародні військові організації” відповіло 2 опи-
туваних (Іспанія, Німеччина);

Інші варіанти:
“Стати членом ЄС” відповів 1 опитуваний (Італія).
На питання “Вступ до НАТО для країни – це?”:
“Більша захищеність” відповіло 5 опитуваних (Греція, Франція 

(2), Італія, Польща);
“Більший престиж” відповів 1 опитуваний (Польща);
“Елемент приєднання до європейського та атлантичного товари-

ства” відповіло 7 опитуваних (Греція, Словаччина, Італія, Польща, 
Угорщина, Данія, Фінляндія);

Інші варіанти:
“Суцільний хаос” відповів 1 опитуваний (Греція);
“Показник того, що ти друг США” відповів 1 опитуваний з Франції;
„Втрата суверенітету” відповів 1 опитуваний (Німеччина);
“Відповідальність та взяття на себе обов’язків” відповів 1 опиту-

ваний (Румунія). 
На питання “Як змінилося життя громадян Вашої країни після 

вступу до НАТО?”
“Я відчуваю себе більш захищеним від тероризму” відповіло 2 

опитуваних (Франція, Польща);
“Підвищився рівень життя” не відповів жоден опитуваний;
“Нічого не змінилося” відповіло 11 опитуваних (Греція (2), Фран-

ція, Іспанія, Словаччина, Німеччина, Італія, Румунія, Угорщина, Да-
нія, Фінляндія). 

На питання “Які цінності Ви вважаєте цінностями європейського 
співтовариства?”

“Висока соціальна стабільність” відповіло 8 опитуваних (Греція 
(2), Франція, Іспанія, Німеччина, Італія, Румунія, Угорщина);

“Християнство” відповів 1 опитуваний (Словаччина);
“Подібність культур та світоглядних традицій” відповіло 4 опиту-

ваних (Франція, Німеччина, Італія, Польща);
Інші варіанти:
“Демократія, верховенство прав людини” відповів 1 опитуваний 

(Італія);
“Економічна та культурна міць” відповів 1 опитуваний (Данія);
“Співпраця, соціальна стабільність, розуміння інших культур” від-

повів 1 опитуваний (Фінляндія). 
Як видно із анкетних питань, відповіді іноземних студентів сто-

сувались перш за все їхнього ставлення до процесів європейської ін-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 73

теграції та тих переваг чи негативних наслідків, які пов’язані з вхо-
дженням їхніх країн до європейського співтовариства. А що ж знають 
ці студенти про Україну як молоду незалежну європейську державу? 
На жаль, небагато. У приватних розмовах нас здебільшого знають че-
рез аварію на Чорнобильській АЕС та як країну, де у 2004 році відбу-
лася “помаранчева революція”. Надзвичайно схвальною була позиція 
України у підтримці Грузії під час воєнного конфлікту з Росією. На-
шим близьким сусідам відомий високий рівень корупції, політичне 
протистояння та економічна нестабільність. Необхідно зазначити, 
що з боку європейців відчувається прояв доброзичливості і надії, що 
ми впораємося з цими тимчасовими труднощами (хоча останні події 
свідчать, що широкий спектр українських політичних, соціальних та 
економічних реформ може зробити наше благополуччя віддаленим на 
невизначений час). 

Разом з тим, ми не повинні опускати руки, а докладати максимум 
зусиль для інтенсивного розширення та налагодження культурних 
зв’язків із європейською та світовою спільнотою. Ці зв’язки повинні 
здійснюватись багатоканально. Наприклад, одним із таких каналів 
має бути (і це їхня пряма й безпосередня місія) робота дипломатич-
них служб. Можливо, настав час прийняти закон про інформування 
населення щодо їхньої роботи з пропаганди української культури. 
Таким чином, повноваження та обов’язки дипломатичного корпусу 
необхідно розширити і зробити більш публічними. Інший, ще ефек-
тивніший культурно-інтеграційний напрямок – це продовження прак-
тики молодіжних студентських навчальних обмінів. 

Необхідно зрозуміти і прийняти аксіому, що освітні навчальні 
заклади на державному рівні у всі часи нашої історії були засобами 
вертикальної соціальної циркуляції. В суспільствах, де школи були 
доступні всім верствам, шкільна і вузівська система ВНЗ являє со-
бою “соціальний ліфт”, який несе низи населення до успішного жит-
тєвого становлення. Саме тому наша освічена молодь, вихована в 
дусі українолюбства і патріотизму, здатна і повинна інтегрувати нас 
в європейську сім’ю. Адже культурно і політично благополучніші на-
роди навряд чи опустяться до нас на цьому “соціальному ліфті”, аби, 
зрівнявшись з нами у культурно-побутовій відсталості і політичній 
безпорадності, зрозуміти нас і допомогти. В будь-якому разі, істо-
рія людства таких прецедентів не знає, тому й Україна не стане ви-
нятком. У таких випадках римляни говорили: “Manifestum non eget 
probatione” (“Очевидне не потребує доказів”), а відомий італійський 
філософ ХХ ст. Ніколо Аббаньяно, досліджуючи феномен свободи, в 



Наукові записки74

одній зі своїх статей зазначив: “Пошук нових і більш високих форм 
згоди між людьми, навіть якщо він породжує протидію і протиріччя, 
є найкращою данню повазі істинної згоди” [3, с. 232-236]. 

Література:
1. Сорокин П. Человек. Цивилизация. Общество / Общ. ред., сост. и 

предисловие А. Ю. Согомонов. Пер. с англ. – М., 1992. – 543 с. 
2. Фукуяма Ф. Главенство культуры // Русский журнал. – 14. 07. 1997. 
3. Аббаньяно Н. Мудрость жизни // Для свободы полезно спорить. – 

Санкт-Петербург. – 1996. – 319 с. 

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент кафедри філо-
софії Національного ніверситету водного господарства та природо-
користування Л. Д. Світайло



Серія “Філософія”. Випуск 8. 75

УДК 32. 019. 5

Костянтин Яценко 

ІНФОРМАЦІЙНЕ СУСПІЛЬСТВО: 
СОЦІОКУЛЬТУРНИЙ ВИМІР

У статті розглянуто основні характеристики та тенденції 
розвитку інформаційного суспільства, проаналізовано супереч-
ливий характер соціальних та культурних відносин, що прита-
манні для нього. Досліджуються основні тенденції, характерні 
для ситуації постмодернізму в культурі, різні філософські погля-
ди до розуміння сутності та наслідків прояву постмодерніст-
ських явищ у суспільстві. 

Ключові слова: інформаційне суспільство, ситуація постмо-
дернізму, масова культура, інформація, суспільство споживання, 
ідеологія, культурні відносини. 

Yatsenko K. A. Information society: sociоcultural measuring. 
The article deals with the main characteristics and tendencies of 

information society development, analyzes its contradіctional character 
of social and cultural relations which characterize it. It deals with the 
main tendencies characteristic for postmodernism situation in culture 
different philosophical approaches to understanding the essence and 
the results of postmodernism phenomena sign in the society. 

Key words: informative society, postmodernism situation, mass 
culture, information, society of consumption, ideology, cultural relations. 

Яценко К. А. Информационное общество: социокультурное 
измерение. 

В статье рассматриваются основные характеристики и 
тенденции развития информационного общества, проанали-
зирован противоречивый характер социальных и культурных 
отношений, свойственных ему. Исследуются ключевые тенден-
ции, характерные для ситуации постмодернизма в культуре, 
различные философские подходы к пониманию сущности и по-
следствий проявления постмодернистских явлений в обществе. 

Ключевые слова: информационное общество, ситуация по-
стмодернизма, массовая культура, информация, общество по-
требления, идеология, культурные отношения. 

Суспільство, в якому зараз перебуває сучасна людина, постійно 
видозмінюється і трансформується, набуваючи нових рис та форм. 

© Костянтин Яценко, 2011



Наукові записки76

Пересічній людині в цих умовах необхідно зрозуміти свою роль в усіх 
процесах, які змінюють життя навколо неї і, разом з тим, впливають 
на її внутрішній світ, змінюючи або формуючи нові цінності, погляди, 
суспільні та естетичні ідеали. Це зумовило необхідність теоретичного 
осмислення сучасних культурних, економічних, соціальних, політич-
них та інших процесів, на новому рівні з урахуванням попереднього 
досвіду, їх вивчення в зарубіжній і вітчизняній гуманітарній науці. 

З 70-х років ХХ століття у лексикон науки міцно увійшов термін 
“постіндустріальне суспільство”. Трактування суспільства, як постін-
дустріального, було систематизовано у чітку концепцію, поява якої 
пов’язана з іменами таких авторитетних вчених, головним чином фі-
лософів та соціологів, як Д. Белл, Р. Арон, Ж. Фурастьє, А. Турен,  
К. Боулдинг, Г. Кан, Дж. Гелбрейт та ін. 

Головними ознаками постіндустріального суспільства є:
1) переорієнтація економіки від виробництва товарів до сервісу і 

домінування наукомістких галузей промисловості; 
2) принципово новий спосіб організації технологічної сфери, де-

термінований створенням інтелектуальних технологій;
3) замість конфлікту між працею і капіталом, який є характерним 

для індустріального суспільства, основною соціальною суперечністю 
стає конфлікт між некомпетентністю і професіоналізмом; 

4) створення нової технологічної структури; 
5) реорганізація культурної сфери шляхом комп’ютеризації, орі-

єнтація на пріоритети інтелектуалізму і відповідну профілізацію на 
організацію себе як індустрія знання. 

В результаті еволюції суспільних відносин, виникла потреба в но-
вому теоретичному осмисленні процесів, що вже відбулися, або від-
буваються в суспільстві. Це призвело до того, що наприкінці ХХ сто-
річчя концепція постіндустріального суспільства набуває подальшого 
розвитку та фактично трансформується в концепцію інформаційного 
суспільства, яка розглядає головним чинником суспільного розвитку 
виробництво і використання науково-технічної, технологічної й іншої 
інформації. Теоретиками інформаційного суспільства були Дж. Мартін, 
Дж. Нейсбіт, Дж. Пелтон, Р. Дарендорф, С. Нора, А. Норман, А. Кінг, 
М. Понятовський, З. Бжезінський, Є. Масуда, Х. М. Мак-Люєн, О. Тоф-
флер, Ж.-Ж. Серван-Шрайбер та інші. Ними пропонуються різні варіан-
ти реалізації інформаційного суспільства в майбутньому, проте основою 
в цих теоріях є розуміння “інформаційного суспільства” як цивілізації. 

В основі розвитку й існування цієї цивілізації лежить особлива не-
матеріальна субстанція, умовно названа “інформацією”, що володіє 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 77

властивістю взаємодії як з духовним, так і з матеріальним світом лю-
дини. З одного боку, інформація постає в ролі інноваційних техно-
логій, комп’ютерних програм і т. ін., а з іншого – слугує основним 
засобом міжособистісних взаємин. У такий спосіб, на думку вітчизня-
ного дослідника проблем інформаційного суспільства О. В. Зощенка, 
“… інформація одночасно визначає і соціокультурне життя людини 
і його матеріальне буття. У цьому полягає принципова новизна при-
йдешнього суспільства...” [1, с. 72]. 

Моделей інформаційного суспільства існує багато. Серед них 
“постіндустріальне суспільство” Р. Дарендорфа і “глобальне село”  
Х. М. Мак-Люена, “практопія” О. Тоффлера і концепція “нульового 
росту” Дж. Форрестора і Д. Медоуз, “технотронна ера” З. Бжезінсько-
го та “комп’ютопія” Є. Масуди. 

Одна з найцікавіших філософських концепцій інформаційного сус-
пільства належить відомому японському вченому Є. Масуді, який праг-
нув осмислити майбутню еволюцію соціуму. Дослідник пропонує нову, 
цілісну і привабливу своєю гуманністю утопію ХХІ сторіччя, названу 
ним самим “компьютопією”, яка містить у собі такі параметри: 

1) переслідування і реалізація цінностей часу; 
2) свобода рішення і рівність можливостей; 
3) розквіт різних вільних співтовариств; 
4) синергетичний взаємозв’язок у суспільстві; 
5) функціональні об’єднання, вільні від надуправляючої влади [2, 

с. 274]. 
Основні принципи композиції майбутнього суспільства наведені 

в його праці “Інформаційне суспільство як постіндустріальне сус-
пільство” (1983). Є. Масуда писав, що: “… основою нового суспіль-
ства буде комп’ютерна технологія, з її фундаментальною функцією 
заміщати або підсилювати розумову працю людини; інформаційна 
революція швидко перетворюватиметься на нову продуктивну силу і 
зробить можливим масове виробництво когнітивної, систематизова-
ної інформації, технології і знання; потенційним ринком стане “межа 
пізнаного”, зросте можливість рішення проблем і розвиток співпра-
ці; провідною галуззю економіки стане інтелектуальне виробництво, 
продукція якого акумулюватиметься, а закумульована інформація 
стане розповсюджуватися через синергетичне виробництво і пайо-
ве використання”; в новому інформаційному суспільстві основним 
суб’єктом соціальної активності стане “вільне співтовариство”, а по-
літичною системою буде “демократія участі”; основною метою в но-
вому суспільстві буде реалізація “цінності часу” [2, с. 274]. 



Наукові записки78

Поруч із технологічним прогресом відбувалась й інформаційна 
революція, яка призвела до суттєвих зрушень в усіх сферах суспіль-
ного життя. Тенденції в культурному житті, що характерні для сучас-
ного суспільства, особливо для розвинутих країн Заходу, отримали 
сукупне позначення “постмодернізм”. Початок використання цього 
терміна, як характеристики культури сучасного, сьогоднішнього сус-
пільства, пов’язують з виходом у світ праці “Межі росту” (1972), під-
готовленої Дж. Форрестором і Д. Медоуз. 

У 1979 році в праці “Стан постмодерну” вперше у загальному та ре-
льєфному вигляді Ж.-Ф. Ліотар виявив основні риси постмодернізму, піс-
ля чого ці культурні тенденції окреслились як глобальні і стали об’єктом 
ґрунтовних досліджень як зарубіжних, так і вітчизняних філософів. 

Мислитель розуміє постмодернізм як фактичну констатацію ви-
черпаності творчих потенцій культури Заходу, яка нині здатна лише 
на повторення та інтерпретацію чогось, вже зробленого раніше. Про-
те саме “інвентаризація культури”, що вводить в активний обіг забу-
тий, заборонений, банальний або маргінальний культурний матеріал, 
створює реальну можливість подальшої культуротворчості [2, с. 536]. 

Провідні західні філософи, політологи та соціологи (Ю. Габермас, 
3. Боман, Д. Белл та ін.) трактують постмодернізм як культурний під-
сумок неоконсерватизму, символ постіндустріального суспільства, 
зовнішній симптом глибинних трансформацій соціуму, що виразився 
в тотальному конформізмі, “ідеях кінця історії” (Ф. Фукуяма), есте-
тичному еклектизмі [3, с. 130]. 

Теоретики інформаційного суспільства визначали інформаційне 
суспільство саме через конкретизацію поняття “послуга” як “послу-
ги з надання, розповсюдження, зберігання та використання інформа-
ції”. Тому головним рушієм соціальних процесів є саме ті, хто такі 
послуги надає. Д. Белл стверджує, що нове суспільство передбачає 
виникнення нового класу, представники якого на політичному рів-
ні виступають як консультанти, експерти або технократи. Цей новий 
елітарний прошарок отримав назву – “нетократія” [4]. 

В умовах інформаційного суспільства, величезний обсяг інформації 
фактично поглинає сучасну людину. Наукові дослідження свідчать про 
неухильне збільшення потоків інформації, що впливають на пересічну 
людину. Так, підраховано, що до 2013 року обсяг інформації порівняно 
з 1990 роком збільшиться в 4 рази, а до 2040 року – в 32 рази [5, с. 33]. 

Суворі реалії сьогодення вимагають формування в суспільстві 
окремого прошарку фахівців, праця яких пов’язана головним чином 
з аналізом інформаційного потоку або прийняттям рішень. Цей про-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 79

шарок зайняв нішу, яку раніше посідала інтелігенція, яка вже не віді-
грає тієї ролі в суспільстві, як раніше. Інтелігенція завжди була носієм 
духовності та моральності суспільства, проте, сьогодні в суспільстві, 
особливо серед молоді, посилюються нігілізм та цинізм. Етика як нау-
ка про мораль, вже не користується особливим попитом. За таких умов 
головними стають естетика та культ чуттєвих і фізичних насолод. 
Культура інформаційного суспільства стирає межі між раніше само-
стійними сферами духовної культури і рівнями свідомості – між “нау
ковою” і “буденною” свідомістю, “високим мистецтвом” і “кітчем”. 

У світогляді сучасної постмодерної людини уживається все, що 
раніше вважалося несумісним, світ сприймається як неофаталізм. 
Людина вже не хоче “робити саму себе”, вона вірить у випадковість, 
раптове, несподіване везіння, в те, що в один прекрасний момент, не 
докладаючи особливих зусиль, може, з “гидкого каченяти” перетво-
риться в “прекрасного лебедя” і вся міць мас-медіа працює саме над 
цим. Мета, а тим більше велика мета зараз ніби вироджується. “Гі-
пертрофія засобів і атрофія цілей” – так лаконічно про сучасний світ 
висловився відомий західний філософ П. Рікер [6, с. 49]. У суспільстві 
супермаркетів та мас-медіа, основні характеристики якого вигляда-
ють як аморфні, розмиті та невизначені, народ фактично перетворю-
ється в аморфну масу споживачів та клієнтів. 

У духовній сфері панує масова культура, а в ній – мода та реклама, 
які все освячують, обґрунтовують та узаконюють. Все, що не визна-
ється модою, не має права на існування, починаючи від культури та 
мистецтва і закінчуючи наукою. 

Важливою рисою постмодерністського, інформаційного суспільства 
є театралізація, оскільки всі суттєві події мають форму шоу та яскраво-
го спектаклю. У сьогоднішніх умовах навіть політика зі сфери активної 
та серйозної діяльності людини-громадянина перетворюється на видо-
вище, місце емоційної розрядки. Варто подивитись на перебіг передви-
борної кампанії будь-якої політичної сили, в тому числі і в Україні, щоб 
зрозуміти, що кожний політик або будь-який громадянин у ролі пред-
ставника електорату фактично є персонажами грандіозного спектаклю. 

Звісно, не можна недооцінювати роль науково-технічного, тех-
нологічного прогресу в розвитку суспільних відносин. Не можна за-
перечувати того, що в сучасних умовах саме прогрес у сфері науки 
і техніки, технологій та інформаційних систем є, можливо, єдиним 
засобом вирішення багатьох глобальних проблем сучасності. Однак у 
цієї медалі є і зворотній бік. На думку французького філософа та со-
ціолога Ж. Еллюля, з якою важко не погодитись, соціальний прогрес 



Наукові записки80

є інструментом поневолення людини технологіями. Він стверджував, 
що “особистість поглинається масовим суспільством споживання, в 
якому люди, заради матеріальних благ, які отримують завдяки розви-
тку науки і техніки, приносять в жертву індивідуальні свободи і духо-
вні цінності. Врешті-решт, технічні засоби стають самоціллю “техно-
логічного суспільства”, в якому люди стають типовим придатком до 
машини…” [2, с. 843]. 

Щодо ідеології, то якщо в епоху індустріалізації вона знаходилась 
в суспільстві на провідних ролях, то сьогодні не займає того панівно-
го становища. В індустріально високорозвинутих країнах, за слова-
ми Д. Белла, ідеологія виявляється непотрібною, оскільки науково-
технічний прогрес сам спроможний дати відповідь на виклики часу, 
“ідеологічний” спосіб прийняття рішень змінюється “технічним”, 
розв’язання основних проблем переноситься із політико-ідеологічної 
сфери в адміністративно-управлінську, конфронтація начебто посту-
пається місцем раціональності і об’єктивній науковості. Саме тому на 
думку філософів-постмодерністів у інформаційному суспільстві ви-
никнення революції є малоймовірною, бо немає глибоких протиріч, 
достатньої енергії та пристрасті, а політика все більше наповнюється 
азартом, грою, все менше опікується розробкою програм, висуненням 
стратегічних цілей, осмисленням об’єктивного стану суспільства [8, 
с. 185]. Вже згадуваний Ж. Еллюль революційні рухи, взагалі, нази-
ває історичною аномалією, негативною реакцією мас на соціально-
економічний і науково-технічний прогрес. Революція як стихійний 
бунт, врешті-решт, приводить до результатів, прямо протилежних 
очікуваним, руйнує демократію і прокладає прямий шлях тоталітар-
ним режимам. Єдину альтернативу поневоленню людей “технологіч-
ним суспільством” і їх відчуженню мислитель вбачає у розвитку інди-
відуальної трансцендентної свободи волі, яка збігається з релігійним 
оновленням людства [2, с. 844]. 

Інформація, що стала основним продуктом виробництва, відповід-
но, стає і могутнім владним ресурсом, концентрація якого в одному 
джерелі потенційно може призвести до виникнення нового варіанта 
тоталітарної держави. Таку можливість не виключають навіть ті за-
хідні футурологи (Є. Масуда, О. Тоффлер), які оптимістично оціню-
ють майбутні перетворення соціального порядку. 

Інформаційне суспільство Ж. Дельоз характеризує як “суспільство 
контролю”, сфера влади в якому – це фіксація кожного елемента со-
ціальної системи у відкритому просторі в кожний конкретний момент. 
Суспільство будується за моделлю мережевої корпорації, що перебуває 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 81

у процесі постійної модуляції. Так само у процесі постійної модуляції 
знаходиться і система соціальних мотивацій, стимулів і примусів [4]. 

Наука в епоху інформаційного суспільства перестає бути монопо-
лістом у володінні істиною. На провідні позиції замість раціоналізму 
виходить ірраціоналізм. Зараз, фактично заперечується здатність нау
ки давати обʼєктивне, достовірне знання, відкривати закономірності 
та причинні звʼязки, виявляти тенденції. Вона критикується за те, що 
абсолютизує раціональні методи пізнання та ігнорує інтуїцію, уяву 
та інші нетрадиційні способи, прагне пізнавати загальне і суттєве, 
недооцінюючи поодиноке та випадкове. 

З погляду філософа-постмодерніста Р. Рорті, прагматист епохи по-
стмодерну “поділяє точку зору Ф. Бекона і Т. Гоббса, що знання – це 
сила, інструмент, який допомагає нам справитися з реальністю... Він 
категорично відмовляється від розуміння істини як відповідності ре-
альності і говорить, що сучасна наука дозволяє справлятися з реаль-
ністю не тому, що вона відповідна до неї; вона просто допомагає нам 
з нею справлятися і все...” [7, с. 358]. 

Відповідно до постмодернізму, всі спроби наукового осмислення 
Всесвіту соціально зумовлені, тому тією чи іншою мірою спотворені 
соціокультурними передумовами, що об'єднують дослідників кон-
кретної наукової школи. Наука з погляду постмодерніста – це ніщо 
інше, як “оповідання” (наратив), звичайний людський винахід, “справ-
жня” мета якого полягає в тому, щоб посилювати соціальне пануван-
ня домінуючої наукової еліти. Так, філософ-антрополог М. Картмилл 
стверджує, що: “… кожний, хто претендує на об'єктивне знання про 
все, прагне до контролю і влади над усіма іншими... Об'єктивних фак-
тів не існує. Усі так звані “факти” злиті з теоріями, а всі теорії наван-
тажені етичними і політичними поняттями…” [7, с. 359]. 

Зрозуміло, що тенденції культурних змін різною мірою характер-
ні для всіх без винятку країн, проте саме вони визначають конкретні 
орієнтири трансформації будь-якої окремо взятої національної куль-
тури, чи то українська або, скажімо, марокканська чи венесуельська, 
що не є суттєво. 

Питання побудови глобального інформаційного суспільства впер-
ше в історії людства було піднято на найвищому міждержавному рів-
ні під час проведення першої стадії Всесвітнього саміту з проблем 
інформаційного суспільства у грудні 2003 року в Женеві. На цьому 
міжнародному форумі лідери 161 держави світу підписали два страте-
гічних документи “Декларацію принципів” та “План дій”, що визна-
чають напрямки подальшого розвитку інформаційного суспільства на 



Наукові записки82

всіх рівнях. Друга стадія саміту відбулася в листопаді 2005 року в 
Тунісі, під час якої також було прийнято документи, що покладені в 
фундамент міжнародного співробітництва з питань розбудови інфор-
маційного суспільства. Це, так звані “Туніське зобов’язання” та “Про-
грама для інформаційного суспільства”, в яких було задекларовано 
безумовну підтримку рішень першої стадії саміту та розглядались пи-
тання практичної реалізації попередньо прийнятих рішень [9]. Слід 
визнати, що проведення зустрічей такого рівня є своєрідним “рубі-
коном”, після досягнення якого проблема побудови інформаційного 
суспільства набула глобального, світового масштабу і від вирішення 
якої багато в чому буде залежати майбутнє людства. 

Україна не може бути осторонь цих процесів. Незважаючи на те, що 
інформаційне суспільство в нашій країні лише починає формуватись, по-
ступово ми наближаємось до нього. На сьогодні нам потрібно чітко зро-
зуміти: що і як ми будемо будувати. Вибір оптимального шляху за нами. 

Література:
1. Зощенко О. В. Інформаційне суспільство: ознаки і динаміка // Інте-

лект. Особистість. Цивілізація : Тематичний збірник наукових праць із со-
ціально-філософських проблем. – Донецьк: ДонДУіТ, 2004. – №. 3. – С. 72 

2. Новейший философский словарь / Сост. А. А. Грицанов. – Мн. : Изд. 
В. М. Скакун, 1998. – 896 с. 

3. Культурология. XX век. Энциклопедия. – Т. 1. – СПб. : Университет-
ская книга; 000 “Алетейя”, 1998. – 447 с. 

4. Маслак О. Ідеології в епоху постмодерну. – Режим доступу: http://
minerva. kiev.ua. 

5. Козловський О. В. Методика скорочтения. – Д. : “Сталкер”, 2003. – 
433 с. 

6. Рікер П. Конфлікт інтерпретацій. Герменевтичні нариси // Генеза, – 
1994. – № 1. – С. 49. 

7. Гудінг Д., Леннокс Дж. Людина та її світогляд: у пошуках істини та 
реальності. – Київ: УБТ, 2006. – Т. 2 – 375 с. 

8. Подольська Є. А. Кредитно-модульний курс з філософії: філософія, логі
ка, етика, естетика, релігієзнавство: навчальний посібник. – Видання друге, пе-
рероблене та доповнене. – К. : Центр навчальної літератури, Інкос, 2006. – 624 с. 

9. Підсумкові документи Всесвітнього саміту з питань інформаційного 
суспільства. – Режим доступу: http://www. guds. gov. ua.

Рецензент: доктор філософських наук, доцент кафедри філо-
софії Житомирьського державного університету ім. Івана Франка  
М. А. Козловець



Серія “Філософія”. Випуск 8. 83

УДК 141. 7:316. 3 

Наталія Шерепо 

ФЕНОМЕН МЕРЕЖЕВОГО ПРОСТОРУ: 
ФІЛОСОФСЬКЕ ВИЗНАЧЕННЯ 

У статті узагальнюється досвід теоретичних і прикладних 
досліджень у сфері аналізу феномену простору. Дослідження 
також присвячено осмисленню проблеми вивчення мережевих 
змін, що має важливе значення перш за все для вивчення форм 
соціальної дезорганізації, трансформації і аномії, коли утворю-
ються нові реалії просторових характеристик. 

Ключові слова: простір, мережа, суспільство, мережевий простір. 

Sherepo N. Network space phenomenon: the philosophical 
definition

This article is a generalization of the experience of theoretical and 
applied research in the analysis of the phenomenon of space.  This 
study also devoted to understanding aspects of the research of network 
changes that are important primarily for the study of forms of social 
disruption, transformation, and anomie, when creating new realities 
of the spatial characteristics. 

Keywords: space, network, community, network space. 

Шерепо Н. Феномен сетевого пространства: философское 
определение

В статье обобщяется опыт теоретических и прикладных ис-
следований в области анализа феномена пространства. Иссле-
дование также посвящено осмыслению проблемы исследования 
сетевых изменений, что имеет важное значение прежде всего 
для изучения форм социальной дезорганизации, трансформации 
и аномии, когда создаются новые реалии пространственных ха-
рактеристик. 

Ключевые слова: пространство, сеть, общество, сетевое 
пространство. 

Сучасний світ – це світ глобального капіталізму, який пронизаний 
павутинням взаємно проникаючих мереж різноманітної природи. 

Мережеві структури створюють нову соціально-філософську мор-
фологію, тим самим створюються всесвітній інформаційно-фінансо-
вий, ринково-інформаційний простори, міждержавні відносини влас-
ності маскуються під мережевою структурою. 
© Наталія Шерепо, 2011



Наукові записки84

Актуальність цього дослідження підкреслюють і зміни ціннісної 
класифікації соціального простору, де втрачається значення локаль-
ності місцевості, з’являються нові механізми транснаціональної со-
ціальної інтеракції, які діють за мережевим принципом. Відбувається 
відмежування сучасного мережевого простору від простору геогра-
фічного, чи то фізичного. Тим самим змінюється і класичне розумін-
ня значення простору, оскільки тепер він долається миттєво, що надає 
йому нової мережевої особливості. 

Взагалі, такий унікальний феномен як мережевий простір не за-
лишився без уваги багатьох вчених, таких як М.  Кастельс, Дж.  Арк-
віллі, Е.  Масуди, Е.  Тоффлер та ін. Вони розглянули цей феномен з 
різних позицій, зумовлених у більшій мірі специфікою якоїсь однієї 
галузі (біологія, генна інженерія, географія, соціологія, інформатика 
тощо), та поза їх увагою, на жаль, залишилася цілісна картина мере-
жевого простору як феномену більшою мірою філософського значен-
ня. У своїй роботі ми зосередимо свою увагу саме на філософському 
визначенні феномену мережевого простору. 

Першим, що слід сказати з цього приводу, це те, що сам феномен 
мережевого простору досить складне та багатогранне явище. Склад-
ність цього поняття зумовлена, насамперед, тим фактом, що утворене 
воно із двох досить різних та не менш складних за своєю природою 
понять: “простір” та “мережа”. 

Що стосується категорії простору, зауважимо, що визначення цьо-
го поняття також специфічно залежить від галузі, в якій його розгля-
дати. Наприклад, у фізиці простір неможна визначити поза матерією, 
а в соціальній теорії його неможливо визначити без посилань на со-
ціальну практику. 

Простір є загальною формою буття всіх матеріальних систем і про-
цесів. Не існує об’єкта, який перебував би поза простором, як немає 
самого по собі, що існував би поза матерією. Абсолютного простору 
як нескінченої порожньої протяжності не існує. Всюди є різної фор-
ми матерія, а простір виступає як загальна властивість чи то атрибут 
матерії. 

“Философский энциклопедический словарь” пояснює поняття 
простору так: “Простір – загальна форма існування матерії, а саме 
форма координації матеріальних об’єктів і явищ. Простір є всеза-
гальна форма співіснування тіл [11, с. 392]”. Інший “Философский 
энциклопедический словарь” (1989) тлумачить простір як “один із 
найважливіший атрибутів матерії. Простір є форма буття матерії, яка 
характеризує її протяжність, структурність, співіснування і взаємо-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 85

дію елементів у всіх матеріальних системах” [12, с. 519]. Принципово 
різними у трактуванні простору в історії філософії виступали підхо-
ди, які постулювали його як: а) таку форму буття, що повністю авто-
номна від тих явищ і речових систем, які в ній існують; б) такий поря-
док природно-соціальних систем, який задається їхньою взаємодією 
й обумовлений їхньою природою і характером [9, с. 804]. 

Розглядаючи загальні властивості простору, зауважимо, що до них 
належить перш за все протяжність, яка означає рядопокладання і спі-
віснування різних елементів (точок, відрізків, об’ємів тощо), можли-
вість додавання до кожного даного елемента деякого наступного еле-
мента або можливість зменшення числа елементів. Також простору 
притаманна зв’язність, яка виявляється як у характері переміщення 
тіл, так і у розповсюджені фізичних впливів через різні поля (електро-
магнітне, гравітаційне, ядерне) у вигляді близькодії у передачі матерії 
і енергії. Зв’язність означає відсутність якихось “розривів” у просторі 
і порушення близькодії у розповсюдженні матеріальних впливів у по-
лях. Разом з тим простору притаманна відносна перервність, що ви-
являється у розподільному існуванні матеріальних об’єктів і систем, 
які мають певні розміри і межі, у існуванні різних структурних рівнів 
матерії з різними просторовими відносинами. 

Загальною властивістю простору є також тривимірність, яка 
пов’язана із структурністю систем та їх рухом, адже всі матеріальні 
процеси і взаємодії реалізуються лише у просторі трьох вимірів. В од-
номірному або двомірному просторі (лінія, площина) не могли б від-
буватися взаємодії речовини і поля. Абстрактні багатомірні простори 
у сучасній математиці і фізиці утворюються шляхом додавання до 
трьох просторових координат і інших параметрів, врахування взаєм-
ного зв’язку і змін яких необхідне для досконалого дослідження про-
цесів. Проте не потрібно ототожнювати ці концептуальні простори з 
реальним простором, оскільки перші з них вводяться як засіб опису 
систем, а другий завжди тривимірний і характеризує протяжність і 
структурність матерії, співіснування і взаємодію елементів у різних 
системах. 

Щодо простору як атрибуту матерії, то йому притаманні такі влас-
тивості: протяжність; тримірність; зв’язність та неперервність разом 
з відносною перервністю; симетричність; взаємодія загального й осо-
бливого. Ці абстрактні властивості простору є найбільш загальними. 

Уявлення людей про простір на перших етапах людської історії 
було зумовлене не тільки специфікою життєдіяльності (збирання, по-
лювання, землеробство), а й містичними і релігійними уявленнями. 



Наукові записки86

Пізніше поділ праці, утворення міст, поява товарного виробництва 
спонукали нові ідеї про простір (великий інтерес до чужих територій, 
спроби створення об’єднаних імперій). В умовах панування уявлення 
про нерозривний зв’язок простору і Бога як кару розглядали просто-
рову трансформацію, тобто переселення повсталого народу або, на-
впаки, переселення самого Бога. 

Сучасний погляд на поняття простору запозичений ще з давньої 
міфології (Вавилон, Єгипет, Шумер, Індія). В той час все соціальне 
і природне виступало єдиним цілим, а тому поділ племені на групи 
визначав розподіл простору. Міфологічні уявлення були пов’язані з 
тим, що під охороною духів предків знаходилась територія племе-
ні, а весь простір за цими межами був злим і жахливим. Думки про 
властивості простору в ті часи були такими: простір є неперервний, 
багатозв’язковий, а пізніше він усвідомлюється як багатослоїстний 
(верхній рівень – світ сакральних персонажів, середній – світ людей, 
нижчий – світ мертвих). 

Історично склались два підходи до вивчення простору. Перший – 
субстанціональна концепція. Простір уявляється тут як щось само-
стійно існуюче поряд з матерією, як її порожня місткість. Першим 
цей погляд на простір висловив Демокріт, наголошуючи, що існують 
атоми і порожнеча, а свій розвиток і завершення субстанціальна кон-
цепція одержала у Ньютона й у класичній фізиці в цілому. 

Другий підхід до вивчення простору – реляційна концепція. Роз-
мито вона була сформульована ще Аристотелем, але вперше з усією 
чіткістю сформувалась у Г.   Лейбніца. З точки зору цієї концепції, 
простір – форма існування матеріальних об’єктів, що визначає співіс-
нування об’єктів. Реляційна концепція у філософському плані була 
сприйнята і розвинута діалектичним матеріалізмом, а у природничо-
науковому плані – релятивістською фізикою і у наш час найбільш по-
вно відповідає рівню розвитку природознавства. 

Визначення поняття простору подається в оригінальному тракту-
ванні різних філософів, починаючи від епохи античності, середньо-
віччя і особливо ґрунтовно досліджується філософами Нового часу та 
сучасною філософією. 

Деякі такі стародавні філософи, як Демокріт та Епікур, розглядали 
простір як однорідну, нескінчену, нерухому порожнечу, заповнену 
атомами, субстанціями. 

Важливе значення у вивченні простору як філософської категорії 
мав атомізм Левкіппа – Демокріта. Простір елеатів складався із атомів 
та порожнечі [10, с. 496]. До цієї концепції повернувся вже у Новий 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 87

час І.  Ньютон, який досліджував у “порожньому” просторі механізм 
взаємодії тіл. На думку М. Д.  Ахундова атомістичне вчення Левкіппа 
і Демокріта було розвинуте як синтетична доктрина, в якій отриму-
ють дальший розвиток математичний атомізм, раціональні тенденції 
піфагореїзму, динамізм Геракліта, доктрина порожнього простору, 
множинність Анаксагора, але все це при врахуванні критичних аргу-
ментів елеатів. 

Більш глибокої розробки проблема простору набула у вченнях 
Платона та Аристотеля, які розглядали цю категорію в контексті 
співвідношення загального та одиничного, статусу існування “ідей” 
тощо. Насамперед переосмислюється зміст і структура простору. Так, 
у Платона простір – це декілька “шарів” буття різної досконалості. 
Під шарами розуміється таке: сфера нерухомих зірок, сфера руху пла-
нет та нижчий шар земних умов. 

В період античності великий внесок у розвиток філософської дум-
ки про простір зробив Аристотель, який розробив субстанційну кон-
цепцію простору, яка, своєю чергою, мала великий вплив і на серед-
ньовічну філософію. Він знайшов у просторі “природні місця”, куди 
з необхідністю рухаються речі, а це, відповідно, зумовлює порядок у 
всьому світі [10, с. 691]. 

Відтак, для Аристотеля простір виступає як певний результат від-
носин предметів матеріального світу. Простір розуміється ним “як 
об’єктивна категорія, як властивість природних речей [2, с. 116]”. 

Що стосується епохи Відродження, а також перехід до Нового 
часу (XV-XVII ст.), то в цей час простір уявляли однорідною і нескін-
ченою протяжністю. Проте зазначимо, що найбільш глибокий розви-
ток теорія простору в цей час набуває в концепції І. Ньютона. 

Класична механіка Ньютона привела до відриву простору від ма-
терії, руху та часу. В його концепції абсолютний простір пояснюється 
як нескінчена протяжність, що містить у собі всю матерію і не зале-
жить від матеріальних процесів. В той же час простір розглядався тут 
як порожнеча, субстанція, в якій виникають всі тіла. 

Ньютон розрізняв абсолютний та відносний простори. Абсолют-
ний простір залишається завжди однаковим і нерухомим, він є понят-
тям абстрактно-теоретичним. Для вимірювання конкретних об’єктів 
Ньютон вживає поняття відносного простору, під яким розуміється 
міра тривалості. 

Іншу концепцію простору розвивав сучасник І. Ньютона В.  Лейб-
ніц, який вважав, що треба це питання пов’язувати з буттям рухомих 
одиниць, які відтворюють у собі весь всесвіт. Ця концепція набула на-



Наукові записки88

зви релятивної. Простір тут виступає як порядок існування. Релятив-
на концепція простору Лейбніца не дістала такого поширення, як кон-
цепція І. Ньютона. Водночас вона показала можливості релятивного 
підходу до простору, які більш детально розкрила вже сучасна наука. 

Значним етапом у вивченні властивостей простору в історії філо-
софії була також концепція І.  Канта, який включив категорії простору 
до апріорного механізму пізнавального процесу. Він визначав простір 
як форму свідомості. Тобто це апріорне уявлення, яке знаходиться в 
основі всіх зовнішніх споглядань. Кант у своїй концепції намагався 
змоделювати функції простору, виходячи з людської діяльності. 

Наступним значним кроком у розробці дослідження простору як 
філософської категорії є концепція Гегеля. Перш за все, заслуга Геге-
ля полягає у розвитку діалектичної концепції простору. Таким чином, 
за визначенням Гегеля простір – це матеріалізація праці чи то прак-
тики в предметах. 

Езотерична філософія розуміє простір як вічну, завжди сущу При-
чину всього. Він також являє собою єдину світову енергію. 

Розвиток науки у XX ст. розкрив нові аспекти залежності просто-
ру від матеріальних процесів. Простір виявився не абсолютною ве-
личиною, а відносною. Простір має той самий сенс, що, наприклад, і 
швидкість тіла, яка не абсолютна, а відносна. Таким чином, спеціаль-
на теорія відносності виявила нерозривний зв’язок простору від руху 
матеріальних об’єктів. 

Своєю чергою, А. Ейнштейн довів, що в разі знищення всіх мате-
ріальних речей зник би і простір. Загальна теорія відносності виявила 
фізичний зв’язок між розподіленням матеріальних мас і простору. Ця 
теорія показала, що у Всесвіті, залежно від розподілу мас, можуть 
реалізовуватися різні геометрії простору. 

Сучасна фізика та загальна теорія відносності підтвердили і думку 
про те, що простір – не самостійна сутність, а форма існування ма-
терії. Важливі висновки одержані також у квантовій механіці, в якій 
висувається гіпотеза квантування простору. А це, відповідно, викли-
кало у певної частини фізиків тенденції до заперечення загальності 
простору. Насправді ж зникає не простір, а певна межа наших знань 
про нього. 

Отже, простір як філософська категорія більшою мірою є іманен
тною формою матерії, що рухається, а також він є формою координа-
ції співіснуючих матеріальних об’єктів. Він являється формою буття 
матерії, яка характеризує її протяжність, структурність, співіснування 
і взаємодію елементів в усіх матеріальних системах. Простір як такий 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 89

є фундаментальним матеріальним виміром всього людського життя. 
Що стосується соціального простору, то він вписаний у простір 

біосфери і космосу, проте наділений людським сенсом. Під соціаль-
ним простором розуміється складне системне ціле, яке має специ-
фічну просторову архітектоніку і включає як взаємодіючі структурні 
компоненти предметний світ, який створює і відновлює діяльність 
людей, самої людини, її ставлення до інших людей і свідомість, що 
регулює її діяльність. 

Інколи соціальному простору надають дещо вужчий смисл. На-
приклад, російський філософ П.  Сорокін розуміє під цим значенням 
людей з їх соціальними зв’язками. Місце індивіда в цьому випадку 
визначається соціальними координатами, тобто сукупністю зв’язків з 
усіма групами населення як соціального простору і всередині кожної 
із цих груп. 

У будь-якому разі, розглядаючи простір з позиції соціальності, мо-
жемо сказати, що в цьому випадку простір є вираженням суспільства. 
Оскільки наші суспільства піддаються структурній трансформації, 
можна припустити, що в сучасних реаліях виникають нові просторові 
форми. 

В сучасних умовах простір здебільшого розглядається з позиції 
його комунікативних властивостей. Комунікаційний простір – це про-
стір, що з’єднує членів комунікації. Він вимірюється не фізичними 
мірилами, а кількістю дій і часу, які необхідні учасникам комуніка-
ції для того, щоб досягнути один одного. Варто також зауважити, що 
традиційний комунікаційний простір був розрідженим, а ключовою 
характеристикою нового комунікаційного простору стає його щіль-
ність, яка, своєю чергою, визначається тим, який обсяг комунікації 
приходиться на одиницю комунікаційного простору. Зникає просто-
рова межа між близьким і далеким, локальним і глобальним. 

Отже, первинним у пізнанні простору постає якість тих суспіль-
ства, епохи чи формації, в межах яких іде процес цього пізнання. 

Таким чином, прогресивний розвиток суспільства нерозривно 
пов’язаний з розкриттям властивостей, функцій та різних форм про-
стору. Спробуємо, все ж таки, простежити зміну основних характе-
ристик простору залежно від періоду історії людства. 

Первісність (близько 2,5 – 2,8 млн. років тому) – виникнення ци-
вілізації  і  державності). Характеристики простору: нерозривність з 
Богом; нерухомість; довжина і розташування. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характеристи-
ки були: Дж. Фрезер, Ж. Гобіно, Л. Леві-Брюль, К. Леві-Спрос. 



Наукові записки90

Стародавній світ (близько XIII до н. е. – IV н. е.). Характерис-
тики простору: протяжність; синтетичність; динаміка; множинність; 
нерозривність з матеріальним світом; однорідність; нескінченність; 
нерухомість; неперервність; багатозв’язковість; багатослоїстність; 
універсальність; незалежність; тримірність. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики, були:

Епікур, Піфагор, Демокріт, Левкіпп, Піррон, Зенон, Анаксімен, Анак-
сагор, Анаксімандр, Геракліт, Сократ, Платон, Аристотель, Г. Лейбніц. 

Середні віки (V ст. н. е. – початок XV ст.). Характеристики про-
стору: рівноправність напрямів; протяжність; відносна перервність 
(інколи переклад російського терміна “перерывность” зустрічається 
як “переривчастість”). 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики, були:

Ф.  Аквінський, Св. Августин, Амвросій, Пілліус. 
Відродження (XV ст. – XVII ст.). Характеристики простору: одно-

рідність; нескінченність; протяжність; нерухомість; зв’язність; одно-
рідність; симетричність. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики, були:

Я. ван Ейк, Т. Мор, М. Лютер, П. делла Мірандала, М. Кузанський. 
Новий час (XVII ст. – початок XIX ст.). Характеристики простору: 

протяжність; абсолютна самостійність; самодостатність існування; 
нерухомість; вічність; нерозривність; безперервність; дискретність; 
абсолютність; структурність; загальність; об’єктивність. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики, були:

Ньютон, Кант, Гегель, Е. Андерхілл, Л. Шестовий. 
Новітня історія (XIX – XX ст.). Характеристики простору: про-

тяжність; розрідженість; відкритість; відносність; ізотропність; три-
вимірність; зв’язок з рухом; взаємодія загального і одиничного. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики, були:

К. Апель, А. Енштейн, Дж. Арквіллі. 
Сучасний період (XXI ст.). Характеристики простору: відкритість; 

комунікаційність; багатовимірність; гнучкість; чотирьохвимірність; 
ієрархічність, біфуркація; динамічність. 

Серед представників, що надавали простору саме ці характерис-
тики були:



Серія “Філософія”. Випуск 8. 91

М.  Кастельс, Д.  Белл, Т.  Стоуньєр, А.  Турен, У.  Дайзард, Е.  Тоф-
флер, А.  Чухно, А.  Колодюк, Е.  Масуда. 

Як бачимо, сучасний період розвитку людства, чи то перехід до 
мережевого суспільства, характеризує мережевий простір як само-
стійно існуючий феномен, що наділений певними, притаманними 
тільки йому новими якостями. Зокрема: відкритістю, динамічністю, 
багатовимірністю тощо. 

На жаль, незважаючи на виявлене різноманіття підходів у вивчен-
ні мережевого простору, ці дослідження не створили достатнього ем-
піричного матеріалу, без якого неможливі обумовлені соціологічні та 
філософські узагальнення. 

За таких умов, враховуючи вплив сучасних реалій мережевих 
трансформацій на поняття простору загалом, виникає необхідність 
надати авторське визначення мережевого простору як такого. 

Говорячи про мережевий простір, ми маємо на увазі простір, в яко-
му існують мережева взаємодія, при якому враховуються такі умови, 
як інформаційно-комунікаційне середовище, створення певної інф-
раструктури, організація форм спільної діяльності. Кожен її елемент 
самостійний і цінний чимось своїм, знаходиться в постійному роз-
витку. Повтори, копіювання при мережевій організації роботи зне-
цінюються, а оригінальність, уява, здатність до творчості зростають. 
Змінюється зміст діяльності – змінюється і взаємодія. 

У цьому середовищі взаємодія його елементів відбувається за ра-
хунок використання інформаційних, інноваційних, методичних, ка-
дрових чи будь-яких інших ресурсів. Ці ресурси можуть змінюватись 
під час взаємодії. Мережева взаємодія, на якій будується сам мереже-
вий простір, можлива при певних умовах: спільна діяльність учасни-
ків мережі; спільний інформаційний простір; механізми, які створю-
ють умови для мережевої взаємодії. 

Отже, сьогодні простір трансформується під впливом інформаційно-
технологічної парадигми і соціальних форм та процесів, викликаних, 
перш за все, плинним процесом історичних змін. Об’єктивний погляд 
на це питання говорить нам про те, що вивчення мережевого простору 
ще тільки-но починається. Та в подальшому, не виключено, що він здій-
снить певну експансію на весь навколишній світ. 

Література:
1. Аршинов В. И. Методология сетевого мышления / В. И.  Аршинов, 

Ю. А.  Данилов, В. В.  Тарасенко // Онтология и эпистемология синергети-
ки. – М. : Socionet, 1997. – С. 101-118. 



Наукові записки92

2. Ахундов М. Д. Концепции пространства и времени: истоки, эволюция, 
перспективы / М. Д. Ахундов. – М. : Наука, 1982. – 224 с. 

3. Градосельская Г. В. Сетевые измерения в социологии: Учебное посо-
бие / Г. В.  Градосельская. – М. : Новый учебник, 2004. – 240 с. 

4. Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и культу-
ра; [пер. с англ. О. И. Шкаратана] / М. Кастельс. – М. : ГУВШЕ, 2000. –  
608 с. 

5. Коноплицький С. М. Соціальні аспекти комунікації в мережі Інтер-
нет: феноменологічний аналіз: дис. кандидат соціол. наук: 22. 00. 01 / Коно-
плицький Сергій Михайлович. – К., 2006. – 154 с. 

6. Майнцер К. Сложносистемное мышление: Материя, разум, челове-
чество. Новый синтез / Клаус Майнцер. – М. : ЛИБРОКОМ, 2009. – 464 с. 

7. Радаев В. В. Основные направления развития современной 
экономической социологии / В. В. Радаев // Экономическая социология: 
новые подходы к институциональному и сетевому анализу / сост. и науч. 
ред. В. В. Радаев, пер. М. С. Добряковой и др. – М. : РОССПЭН, 2002. –  
С. 3-18. 

8. Назарчук А. В. Сетевое общество и его философское осмысление /  
А. В.  Назарчук // Вопросы философии. – 2008. – № 7. – С. 61-75. 

9. Новейший философский словарь / Сост. и гл. науч. ред. А. А. Гри-
цанов. – Мн. : Книжный Дом. 2003. – 3-е изд., исправл. – 1280 с. – (Мир 
энциклопедий). 

10. Пиркин А. Г. Философия: Учебник / А. Г. Пиркин. – 2-е изд. – М. : 
Гардарики, 2002. – 736 с. 

11. Философская энциклопедия / Гл. ред. Ф. В. Константинов.  – Т. 4. – 
М. : Советская энциклопедия, 1967. – 592 с. 

12. Философский энциклопедический словарь / Ред. кол. : С. С. Аве
ринцев, Е. А. Араб-Оглы, Л. Ф. Ильичев и др. – 2-е изд. – М. : Сов. 
Энциклопедия, 1989. – 815 с. 

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент, професор ка-
федри управління та євроінтеграції Національного педагогічного уні-
верситету ім. М. П. Драгоманова Н. В. Крохмаль



Серія “Філософія”. Випуск 8. 93

УДК 141. 7:316. 4

Валентина Брязкун

ДО УТОЧНЕННЯ ПОНЯТТЯ “ВІРТУАЛІЗАЦІЯ”  
ЯК ФІЛОСОФСЬКОЇ КАТЕГОРІЇ

У статті вивчається поняття “віртуалізації” у філосо-
фії. Висвітлена історія становлення цієї категорії, розгляну-
то сучасні підходи до її розуміння. Представлено осмислення 
взаємозв’язку між тріадою Аристотеля та сучасним розумін-
ням сутності процесу віртулізації. 

Ключові слова: віртуалізація, віртуальна реальність, потен-
ціальність, актуальність. 

Bryazkun V. The definition of concept “virtualization” as the 
philosophical category 

This article is about the concept “virtualization” in philosophy. 
Rotined history of becoming of this category, contemporary 
approaches of its understanding are considered, done conclusion 
about intercommunication of the triad of Aristotle and by the modern 
comprehension of essence the process virtualization. 

Key words: virtualization, virtual reality, potentiality, actuality

Брязкун В. К уточнению понятия “виртуализация” как 
философской категории

В статье изучается понятие “виртуализации” в философии. 
Показана история становления данной категории, рассмотрены 
современные подходы к ее пониманию. Представлено осмысление 
взаимосвязи между триадой Аристотеля и современным пони-
манием сути процесса виртуализации. 

Ключевые слова: виртуализация, виртуальная реальность, 
потенциальность, актуальность. 

Сучасні соціальні та технічні процеси розвитку життя сучасної 
людини наголошують на зростанні тенденцій зміни її світосприйнят-
тя та світогляду. Так, зростання інтенсивності використання техноло-
гій віртуальної реальності з кожним днем змінює закономірності роз-
витку соціуму. Зокрема, поява нових процесів у суспільстві провокує 
виникнення нових категорій у філософії, без яких неможливо надати 
актуальну та об’єктивну оцінку сучасного людського буття. На нашу 
думку, однією із таких є “віртуалізація”. 

© Валентина Брязкун, 2011



Наукові записки94

Актуальність дослідження категорії “віртуалізація” в філософ-
ському дискурсі пов’язана з суперечностями, що стосуються фено-
мену віртуальності в цілому. Оскільки для його опису сучасними до-
слідниками вживається велика кількість понять лише в контексті тих 
сфер, у яких вони використовуються на практиці. Цей факт усклад-
нюється ігноруванням міждисциплінарного характеру віртуалізації, 
що ускладнює його тлумачення з позиції філософії. 

Сучасний стан дослідження проблеми віртуалізації вказує на фраг-
ментарність здійснення цього процесу. Так, певні аспекти досліджен-
ня віртуалізації представлені в межах школи віртуалістики, засновни-
ком якої став М.  Носов [14]. Ця школа орієнтується на визначення 
психологічних та онтологічних аспектів віртуальної реальності. Три-
ває вивчення значення віртуалізації в соціологічному дискурсі, поча-
ток яким поклали такі вчені, як А.  Бюль, А.  Крокер та Д.  Іванов [8]. 

В Україні найбільшої уваги науковців здобули різні аспекти вір-
туальної реальності, зокрема її онтологічний статус досліджується 
Л.   Усановою, І.   Усановим [26], О.   Каріною [10], антропологічні 
аспекти – Г.  Горячковським [5], історія формування та вивчення в 
європейській філософії цього феномену – Д.  Свириденком [16], вір-
туальні прояви інформаційної цивілізації – Е.   Смерічевським [19] 
тощо. Варто зазначити, що значний внесок у вивчення поняття “вір-
туалізація” зробила Т.  Каменська в монографії “Соціальне знання і 
віртуалізація соціальної реальності” [9]. 

Проте ці дослідження мають лише певні контури, що є дотичними 
до питання сутності поняття “віртуалізація”. З огляду на вищезазна-
чене, метою статті є дослідити наявні підходи до розуміння поняття 
“віртуалізація” та визначити філософську сутність такої категорії. 

Перш за все, доречним буде розпочати дослідження головної ка-
тегорії нашої статті з її етимології. Поняття “віртуалізація” походить 
від слова “віртуальний”, яке, своєю чергою, може означати, відповід-
но до англійсько-українського словника – “фактичний, дійсний; мож-
ливий, гаданий” [22, с. 290]. 

Міркуючи над варіативністю тлумачення цього поняття, вважає-
мо, що такий факт можна пояснити історичною трансформацією його 
змістового навантаження. Оскільки, категорія “віртуальний” похо-
дить від слова “virtus”, яке в античні часи розуміли як “здатність лю-
дини до мислення”. З огляду на це, в латинській граматиці це поняття 
трактується як “відповідна якість” [23, с. 20]. 

З плинністю часу смислове навантаження “віртуалізації” зміню-
ється – і в середньовічній латині ми зустрічаємо вже застосування 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 95

його в значенні “потенційності”. Остання в такому розумінні свідчить 
про те, що християнська ідеологія значною мірою вже в той час пре-
тендувала на врахування і контроль не тільки справ людини, але й її 
думок. Тобто потенційне розумілось як все те, що підлягає оцінці до і 
поза своєї актуальності [23, с. 28-29]. 

Однак в епоху Відродження це поняття використовувалося як бо-
жественна сила, зокрема Н.  Кузанський, говорить що “... насправді 
будучи безкінечною силою (virtus), ти є ніщо із створеного тобою [12, 
с. 30]”

Проте в Новий час поняття “віртуального” знову зводиться до по-
тенційного і використовується як опозиція актуального. 

Філософією категорія “віртуальне” знову починає використову-
ватися лише в ХІХ столітті щодо діяльності свідомості, в роботах 
А.  Бергсона. Так, в одній із них він зазначає, що: “... пам’ять – це 
зовсім не регресивний рух від теперішнього до минулого, а, навпаки, 
прогресивний рух від минулого до майбутнього. Спершу ми опиня-
ємося саме в минулому, а потім ми рухаємося від певного “віртуаль-
ного стану”, яке нас проводить через ряд зрізів свідомості до кінце-
вого рівня, де воно матеріалізується в актуальному сприйнятті, тобто 
стає станом теперішнім і дійсним...” [3]. Таким чином, А.  Бергсон 
пов’язав поняття “віртуального” з психічними процесами, що стосу-
ються свідомості та пам’яті і використав цю категорію для позначен-
ня протиставлення дійсності та актуальності. 

Подальший розвиток категорія “віртуального” отримує в 70-х ро-
ках ХХ століття, коли у вжиток входить поняття “віртуальна реаль-
ність” як трьохвимірна модель реальності, що створюється за допо-
могою комп’ютерів, і дає ефект повної присутності в ній людини. Як 
бачимо, в цьому контексті віртуальне пов’язують з розвитком інфор-
маційних технологій, й поширенням мережі Інтернет. 

Однак, повертаючись до теми нашого дослідження, варто зазна-
чити, що сучасний філософський словник поняття “віртуальне” тлу-
мачить як “те, що покладене в надчуттєву сутність і здатне реалізу-
ватися; нематеріальний різновид буття об’єктивних сутностей або 
суб’єктивних образів” [20, с. 108-109]. 

Таким чином, доходимо висновку, що не існує єдиного бачення 
сутності такої категорії як у сучасних філософських словниках, так і в 
словниках латинської мови. Проте, на основі аналізу історії розвитку 
терміна “віртуальне”, ми бачимо, що найчастіше воно отримувало 
змістове навантаження як потенційне. Тому пропонуємо розпочати 
його розгляд саме в цьому контексті. 



Наукові записки96

Так, варто зазначити, що поняття “потенційного” характеризує 
“міру сутнісної сили “можливості” перетворити себе в матеріаль-
не” [20, с. 635]. Категорія “можливий”, своєю чергою, вказує на стан 
предмета або світу, яке в даний момент не існує реально, але може 
здійснитися в майбутньому [25, с. 143]. 

З іншої точки зору, потенційне – це те, що відповідає можливості; 
властива життєвій субстанції тенденція, яка за певних сприятливих 
умов досягає своєї мети; можливість, внутрішньо наявна сила, здат-
ність до дії [26, с. 357]. 

З огляду на вищезазначене, ми будемо поняття “віртуальне” ви-
користовувати у розумінні потенційного, тобто такого, що може здій-
снитися в майбутньому при наявності сприятливих умов для цього. 

Отже, віртуалізація виступає як процес актуалізації потенційно-
го стану під час перетворення дійсного в віртуальне. Проте на даний 
момент сучасними науковцями пропонуються різні визначення цього 
поняття. 

Зокрема, А.  Бюль віртуалізацією називає “процес заміщення за до-
помогою комп’ютерів реального простору як місця відтворення сус-
пільства – простором віртуальним” [8, с. 9]. В.  Силаєва пропонує також 
загальне визначення віртуалізації як “перехід основних видів діяльнос-
ті у віртуальний простір мережі Інтернет” [18, с. 9]. У цих визначеннях 
основа віртуалізації – це процес заміщення реальності віртуальністю. 

Близьким за значенням, але без урахування значення комп’ютерів 
у цьому процесі є трактування А.  Садрієва віртуалізації як “процесу 
формування віртуальної реальності, що пов’язаний з заміною реаль-
ності симуляцією” [15]. В такому визначенні ключовим моментом є 
заміна реальності симуляцією. 

Продовжуючи розвиток теми симуляції, відомий російський нау-
ковець Д.  Іванов розуміє це поняття як “технічний процес створення 
віртуального простору як паралельно існуючого з реальним суспіль-
ством. При цьому заміщення реальності її симуляціями (образами), 
не обов’язково відбувається за допомогою комп’ютерної техніки, але 
обов’язково з урахуванням логіки віртуальної реальності” [8, с. 12]. 
Таким чином, науковець у своєму баченні віртуалізації знаходить 
компроміс між визначеннями А.  Бюля та А.  Садрієва, вводячи по-
няття “логіка віртуальної реальності”, за допомогою якого наголошує 
на тому, що не можна вважати комп’ютерну техніку головним засо-
бом здійснення цього процесу. 

Іншою групою дослідників (А.   Степанова, М.   Шугуров, 
Є.  Іл’янович) пропонуються визначення цього поняття без акцентів 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 97

на певних детермінантах. Так, А.  Степанова розглядає віртуалізацію 
як “процес переходу одна в одну потенційних соціальних дій в акту-
альні” [21, с. 18]. М.  Шугуров розуміє під процесом віртуалізації “пе-
рехід від константної реальності до віртуальних, які є привитими до 
першої” [28, с. 17] Є.  Іл’янович дає бачення цього поняття стосовно 
людини – “здатність модифікувати та змінювати уявлення про самого 
себе, відштовхуючись від власного бачення, тобто “віртуального від-
зеркалення” [4, с. 21]. 

Так, проаналізувавши сучасні визначення сутності поняття “вірту-
алізація”, ми можемо зробити висновок, що воно, по-перше, пов’язане 
з людиною, по-друге, є процесом; по-третє, пов’язане з переходом з 
однієї реальності в іншу – віртуальну; по-четверте, дуже часто влас-
тивості цього поняття мають зв’язок з інформаційними технологіями 
в суспільстві. 

Окрім того, очевидним є факт, що властивості віртуальної реаль-
ності впливають на сутність процесу віртуалізації, оскільки занурен-
ня в віртуальну реальність є метою віртуалізації. 

Тому, з метою визначення сутності цієї категорії на основі вище-
зазначеного, пропонуємо розглянути підходи до розуміння віртуалі-
зації з точки зору трактування віртуальної реальності в різних сферах, 
а саме: технологічній, психологічній, соціологічній, культурологічній 
і філософський. 

Зазначимо, що в основі розуміння поняття “віртуалізація” в межах 
того чи іншого підходу лежить специфічне бачення властивостей вір-
туальної реальності, оскільки, як ми могли помітити з вищевказаних 
визначень, вона є невід’ємною частиною процесу, який досліджуємо. 

У межах технологічного підходу, віртуальна реальність – це така 
система відображення інформації, при якій у користувача виникає 
відчуття перебування в світі, що синтезується певними засобами  
[4, с. 210]. Тобто це штучна реальність, яка створена за допомогою 
певних технічних засобів і надає людині відчуття присутності в ній. 

З огляду на таке тлумачення віртуальної реальності, під терміном 
“віртуалізація” зазвичай розуміють абстракцію обчислювальних ре-
сурсів, що представлена користувачам системи, яка приховує в собі 
власну реалізацію. Іншими словами, користувач працює зі зручними 
для себе уявленнями про об’єкт, і для нього не має значення, як об’єкт 
влаштований насправді [28]. 

Таким чином, віртуалізація з технологічного погляду – це процес 
використання певного об’єкта під час якої у користувача не виникає 
необхідності знати, як насправді об’єкт влаштований в дійсності.



Наукові записки98

В основі психологічного підходу лежить психологічна віртуальна 
реальність як відображення характеру актуалізації образу, що за зміс-
том тотожна значенню цього образу. Вона може виникати стосовно 
будь-якого образу і, незважаючи на те, яким би елементарним він не 
був, буде завжди сприйматися як повноцінна реальність [14, с. 157-159]. 

З огляду на це, віртуальна реальність з психологічної точки зору, 
сприймається як об’єктивно наявна. Проте варто зазначити, що в пси-
хології віртуальної реальності застосовується поліонтологічний під-
хід, користуючись яким вчені доходять висновку, що реальність, у 
якій живе людина, пронизана великою кількістю віртуальних реаль-
ностей, в які людина занурюється постійно: “Неможна вважати, що 
людина перебуває в одній із віртуальних площин, її існування в різний 
момент життя нерівномірно розподілене по різним віртуальним вимі-
рам, інколи навіть розірвано між ними. Розвиток конкретного індивіда 
залежить не від віртуальної складової його існування в цілому, а від 
його розташування в середовищі віртуальних світів” [28, 16]. 

Отже, з психологічного погляду, віртуалізація розуміється як пе-
рехід з однієї віртуальної площини чи рівня на інший, при чому цей 
процес триває протягом усього життя. 

Однак, з позиції соціологічного підходу, віртуальна реальність є 
символічною. Так, К.  Колін зазначає, що “віртуальна реальність – це 
ілюзорний світ символів, який існує паралельно з реальним фізичним 
світом і стає такою ж невід’ємною частиною буття, як і фізична ре-
альність [11, с. 451]. 

У межах цього підходу науковцями досліджується питання віртуа
лізації культури, політики, економіки, науки тощо. При чому провід-
ною тенденцією залишається той факт, що процес віртуалізації ро-
зуміється як заміна реальних речей образами. Процеси віртуалізації 
в цьому контексті, як правило, застосовуються для опису переходу 
функціонування різних соціальних інститутів із соціальної площини 
в віртуальну. Зокрема, це стосується виникнення електронних бібліо-
тек, грошей, уряду тощо. 

Таким чином, віртуалізація, з соціологічного погляду, – це процес 
переходу складових елементів суспільства в віртуальну площину, де 
вони замінюються символами. 

Вважаємо доречним виділити окремо культурологічний підхід до 
розуміння поняття “віртуалізація”. Якщо розглянути мистецтво як 
віртуальну реальність у цілому, то індивід, який спостерігає карти-
ну художника, слухає музичний твір або спостерігає гру актора на 
сцені – перероблює отримані уявлення, створюючи в свідомості свої 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 99

віртуальні образи, тим самим формуючи власну реальність [1, с. 20]. 
Відтворюючи реальний світ, реципієнт доповнює його фантастич-

ними образами і уявленнями. Таким чином, отримана інформація у 
свідомості людини переробляється у віртуальні об’єкти, що знахо-
дяться на межі і уяви, і реального світу. Ця нова реальність є вірту-
альною, і вона наповнена своїми образами, тональною палітрою, що 
й відрізняє її від дійсності [1, с. 20]. 

Отже, віртуалізація, з культурологічного погляду, – це перехід від ре-
альності до віртуального світу образів за допомогою творів мистецтва. 

Нарешті останній підхід, що ми виділяємо, – це філософський. Нама-
гання надати визначення віртуалізації як філософської категорії усклад-
нюються, як вже зазначалось, багатоманітністю поняття “віртуальне”, а 
також різним трактуванням понять реальності та віртуальної реальності. 

Так, першочергову реальність науковці називають по-різному: 
фактичною  [13], константною [14], соціальною [8], предметною 
тощо; віртуальну, своєю чергою, трактують як квазіреальність [17], 
штучну реальність [7], символічну реальність [4] і т. ін. Ми пропону-
ємо використовувати в даній роботі для позначення процесу віртуалі-
зації поняття “фактичної реальності”, стосовно первісної реальності, 
що виступає основоположною, і “віртуальної реальності” як похідної, 
можливої реальності, що надає відчуття присутності в ній і потребує 
носія, тобто людини. 

Зокрема, з філософської точки зору, ми виділяємо три групи під-
ходів щодо тлумачення віртуальної реальності. Пропонуємо розгля-
нути кожну з них окремо. Отже, перша – це трактування віртуальної 
реальності як імітації фактичної реальності. 

Основою сучасного бачення концепції віртуальної реальності як 
імітації є роботи Ж.  Дельоза, Ж.  Бордійара, М.  Розина. Цей підхід 
ґрунтується на понятті “гіперреальності”, яке було запропоновано 
французьким філософом Ж.  Бордійаром для опису умов, за яких імі-
тація або відтворення реальності набувають більшої легітимності, 
цінності та сили, аніж оригінали. В той час, як гіперреальність вибу-
довується з симулякрів, які не мають референтів у реальності і кида-
ють виклик об’єктивності, істині та реальності, вдаючи їх існування. 
Таким чином, реальність, відтворена в гіперреальності здається ре-
альнішою, ніж сама реальність” [6, с. 93]. 

Отже, на основі концепції Ж.  Бордійара, віртуалізація є процесом 
переходу людини в віртуальну реальність, яка імітує фактичну реаль-
ність і складається з симулякрів. 

Наступна група, що заслуговує на увагу з точки зору філософії 
віртуальності, є бачення віртуальної реальності як симуляції органіч-



Наукові записки100

ної реальності. Прихильником цього тлумачення є С.  Жижек, який 
стверджує, що специфіка такого статусу віртуальної реальності ви-
значається різницею між імітацією та симуляцією. Він зазначає, що 
“віртуальна реальність не імітує, але симулює її (фактичну реаль-
ність) за допомогою подібності. Інакше кажучи, імітація імітує перед 
існуючу реальну модель, а симуляція породжує подібність неісную-
чої реальності – симулює щось, що не існує” [7,с. 121]. 

Наслідки різниці між імітацією та симуляцією більш істотні чим 
це здається. На противагу імітації, яка підтримує віру й існування пе-
ред сущої “органічної” реальності, симуляція зворотним ходом “де-
натурує” саму реальність, знаходячи механізм, відповідний за її по-
родження [7, с. 122]. 

Відповідно до цього, віртуалізація є процесом переходу від фак-
тичної реальності до віртуальної, яка симулює першочергову на осно-
ві подібності. 

І, остання, третя група тлумачення феномену, що ми досліджуємо, 
ґрунтується на концепції С.  Хоружого, який розглядає віртуальне як 
таке, якому не вистачає властивості реальності: “Віртуальна реаль-
ність виступає як часткове, недовтілене існування, неповна, зменше-
на наявність, котра не досягла стійкої, стабільної присутності, вона не 
наділена власним буттям і не містить власної енергії, тому потребує 
носія, тобто людину” [27, с. 66-67]. 

В основі такого бачення віртуальної реальності лежить тріада 
Аристотеля, яка складається з перетворення потенційності за допо-
могою енергії в ентелехію. 

У цій тріаді потенційність означає можливість, потенцію; енергія 
розглядається як діяльність, акт, актуалізація; ентелехія як дійсність, 
актуалізованість, здійсненість. Схематично ця тріада виглядає як по-
тенційне → енергія→ ентелехія, тобто перехід здійснюється від мож-
ливого до здійсненого. 

З огляду на те, що така тріада є гнучкою і може в філософському 
дискурсі трактуватися по-різному, С.  Хоружий наголошує на тому, 
що в ній закладена можливість протилежного трактування, в якій 
енергія віддаляється від ентелехії і зближається з потенційним. Ен-
телехія при цьому опиняється в структурі події, але відділена від її 
основного ядра, і виступає як довільне внесення [27, с. 56]. 

Таким чином, процес віртуалізації зображається зворотнім шля-
хом ентелехія → енергія → потенційне. Якщо адаптувати цю тріаду 
до сучасного категоріального апарату, то вона може бути використа-
на для опису процесу віртуалізації. Ми схематично пропонуємо його 
зобразити як процес переходу від фактичної реальності до віртуаль-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 101

ної, що матиме вигляд: фактична (актуальна) реальність → енергія 
(певна діяльність людини) → віртуальна (потенційна) реальність. 

Проте доречним є зауваження С.   Хоружого стосовно того, що 
щоб впевнитись, що така (віртуальна) реальність, може виникнути в 
контексті дискурсу енергії, потрібно зазначити, що з такої точки зору 
енергія, відділена від ентелехії має виключно природу дії, “дієвості”, 
що існує лише в дії і така, що не існує сама по собі і виступає як ді-
єслово [27, с. 57]. 

Таким чином, проблему “можливості й дійсності”, “потенційного й 
актуального” можна розглядати як змістовні філософські категорії, які 
були розроблені європейською класичною філософією і зараз можуть 
бути використанні для визначення сутності поняття “віртуалізація”. 

З огляду на різноманітність тлумачення щодо віртуалізації на 
основі різних наукових підходів, ми вважаємо, що незалежно від 
походження віртуальної реальності, тобто її джерела, говорити про 
віртуалізацію можна лише стосовно людини в тому випадку, коли її 
занурення відбувається у реальність, яка за своєю характеристикою 
відповідає віртуальній. 

Підсумовуючи вищезазначене, ми доходимо висновку, що історич-
на ретроспектива розвитку поняття “віртуалізація” свідчить про те, 
що в його основі лежить категорія “віртуального”, смислове наванта-
ження якого змінювалось відповідно до особливостей епохи. Проте, 
з огляду на особливості перекладу з латинської мови та враховуючи 
найвживаніший варіант даного слова, ми вважаємо, що воно означає 
потенційне, тобто те, що може перетворитися в актуальне. 

Межі розуміння феномену віртуалізації розширюються в різних 
науках. Зокрема, з технологічної точки зору, це – процес викорис-
тання певного об’єкта без необхідності знати, як він влаштований; 
психологічної – процес переходу з однієї віртуальної площини, якими 
пронизане життя людини, в іншу; соціологічної – процес переходу 
елементів суспільства в віртуальну реальність, де їх заміняють сим-
волами; культурологічної – це перехід від реальності до світу образів, 
що створюється за допомогою сприймання людиною різних творів 
мистецтва. 

Філософський підхід до визначення “віртуалізації” на різних по-
глядах щодо сутності віртуальної реальності, а саме: віртуалізація як 
процес переходу людини в віртуальну реальність, що складається із 
симулякрів; що симулює реальність; що виступає як невтілена до кін-
ця реальність і потребує носія, тобто людину. 

Ми доходимо висновку, що сутність віртуалізації як філософської 



Наукові записки102

категорії полягає в переході людини від фактичної реальності, що є дій-
сною, до віртуальної, яка виступає потенційною щодо першої. 

З огляду на те, що цей процес лише починає досліджуватися у фі-
лософії, то перспективи подальшого дослідження охоплюють коло 
фундаментальних проблем від розробки категоріального апарату цьо-
го явища до віртуалізації свідомості тощо. 

Література:
1. Алексеева А. В. Социальные функции искусства как виртуальной ре-

альности в жизни человека: Автореф. дис... кандидат филос. наук: 09. 00. 11 
/ Ростовский гос. ун-т. – Ростов-н/Д, 2002. – 27 с. 

2. Аристотель Стагирит. Метафизика / А. Кубицкий (пер. с греч.). – М. : 
Эксмо, 2006. – 607 с. 

3. Бергсон А. Материя и память. [Електронний ресурс]. – Режим досту-
пу: http://kosilova. textdriven. com/narod/studia2/bergson2. htm. 

4. Виртуалистика: экзистенциальные и эпистемологические аспекты / 
РАН; Институт философии / И. А. Акчурин (отв. ред.). – М. : Прогресс-Тра-
диция, 2004. – 383 с. 

5. Горячковская  А. Н. Концептуальный персонаж виртуальной реаль-
ности // Вісник Харківського національного університету імені В. Н.  Ка-
разіна. Серія: Теорія культури та філософія науки. – Х. : ХНУ, 2007. –  
№ 764-2. – С. 10-14. 

6. Енциклопедія постмодернізму / Чарлз Е. Вінквіст (ред.) Віктор Шов-
кун (пер. з англ.), Віктор Е. Тейлор (ред.). – К. : Видавництво Соломії Пав-
личко “Основи”, 2003. – 503 с. 

7. Жижек С. Киберпостранство, или невыносимая замкнутость бытия // 
Исскуство кино. – 1998. – № 1. – С. 119-129. 

8. Иванов Д. В. Виртуализация общества. Версия 2. 0: [монография]. – 
СПб. : Петербургское Востоковедение, 2002. – 214 с. 

9. Каменская Т. Г. Социальное знание и виртуализация социальной ре-
альности / Т. Г. Каменская. – Одесса : Астропринт, 2009 – 277 с. 

10. Каріна О. М. Виртуальная реальность: онтологический аспект // Ві-
сник Харківського національного університету ім. В. Н.  Каразіна. – Харків, 
2003. – № 588. – С.  39-44. 

11. Колин К. К. Виртуализация общества – новая угроза для его ста-
бильности? // Синергетическая парадигма. Человек и обществов условиях 
нестабильности. – М. : Прогресс-Традиция, 2003. – 584 с. 

12. Кузанский Н. О мире веры // Вопросы философии. – 1992. – № 5. –  
С. 29-53

13. Любивший Я. В. Класичний та некласичний типи раціоналізації вір-
туальної реальності. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www. 
filosof. com. ua/Jornel/M_61/Lyubyvyj. pdf. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 103

14. Носов Н. А. Виртуальная реальность // Вопрсы философии. –  
1999. – № 10. – С. 152–163. 

15. Садриев А. Ш. Компьютерные технологии и виртуальная реальность. 
[Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www. lib. ua-ru. net/diss/cont/ 
211523. html. 

16. Свириденко Д. Б. Трансформація природи людини під впливом 
віртуальної реальності у сучасних філософських концепціях // Мульти-
версум. Філософський альманах: Зб. наук. праць / Голов. ред. В. В. Лях. –  
Вип. 67. – К. : Український центр духовної культури, 2008. – С. 129-139

17. Сивиринов Б. С. Социальная квазиреальность или виртуальная ре-
альность [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://www. ecsocman. 
edu. ru/data/881/062/1217/006-SIVIRINOV_Bx2cS. pdf. 

18. Силаева В. Л. Подмена реальности как социокультурный механизм 
виртуализации общества: Дис.... кандидат филос. наук : 09. 00. 11 : Москва, 
2004. – 120 c. 

19. Смеричевский Э. Ф. Виртуальная реальность: к анализу этимологии 
понятия // Наука. Релігія. Суспільство. – Донецьк: Наука і освіта. 2002. –  
№ l. – С. 72-80. 

20. Современный философский словарь / В. Е. Кемеров (ред.). – М.; 
Бишкек; Екатеринбург, 1996. – 602 с. 

21. Степанова А. Н. Виртуальные процессы в современном обществе: 
социально-философский анализ : автореф... кандидата философских наук : 
09. 00. 11 / Новосибирск, 2008. – 26 с. 

22. Сучасний англо-український україно-англійський словник. 40 000 
тисяч слів та граматика. Зубков М. Г. – Х. : 2008. – 480 с. 

23. Таратута Е. Е. Философия виртуальной реальности / Санкт-
Петербургский гос. ун-т. – СПб. : 2007. – 146 с. 

24. Устінова Л. А., Устінв І. В. Отнтологія віртуальної реальності [Елек-
тронний ресурс]. – Режим доступу: http://www. nbuv. gov. ua/portal/Soc_Gum/ 
Gileya/2009_29/Gileya29/F5_doc. pdf. 

25. Философия: энциклопедический словарь / А. А. Ивин (ред.). – М. : 
Гардарики, 2006. – 1072 с. 

26. Философский энциклопедический словарь. – М. : ИНФРА-М,  
1998. – 576 с. 

27. Хоружий С. Род или недород? Заметки к онтологии виртуальности // 
Вопросы философии. – 1997. – № 6. – С. 53-68. 

28. Шугуров М. В. Виртуальная герменевтика // Труды лаборатории вир-
туалистики. – Выпуск 13. – М. : Институт человека РАН, 2001. – 65 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, академік 
Української академії політичних наук, перший проректор НПУ 
ім. М. П. Драгоманова, заслужений діяч науки і техніки України  
В. П. Бех



Наукові записки104

УДК 130. 2

Андрій Артеменко 

МЕРЕЖЕВЕ СУСПІЛЬСТВО І КРИЗА 
МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛІЗМУ

У статті аналізуються процеси взаємодії локальних культур 
в умовах глобалізації. Розглядається вплив політики мультикуль-
трамізму на організацію системи взаємодії культур. Культурні, 
соціальні та економічні розбіжності визначені як умови мульти-
культуралізму. 

Ключові слова: глобалізація, мультикультуралізм, міжкуль-
турна взаємодія, культура, ідентичність. 

Artemenko A. Network society and crisis of multiculturalism
The processes of the local cultures cooperation are analyzed in 

this article. The author investigates the multicultural policy influents 
on the cultural engagement management. The author determines the 
cultural, social and economical differences between the localities as 
the conditions of multiculturalism. 

Keywords: multiculturalism, globalization, cultural engagement, 
culture, identity. 

Артёменко А. Сетевое общество и кризис мультикульту-
рализма 

В статье анализируются процессы взаимодействия локаль
ных культур в условиях глобализации. Рассматривается влияние 
политики мультикультурализма на организацию системы вза-
имодействия культур. Культурные, социальные и экономические 
региональные различия определены как условия мультикультура-
лизма. 

Ключевые слова: глобализация, мультикультурализм, меж-
культурное взаимодействие, культура, идентичность. 

Проблема пошуку нової системи відображення міжкультурної вза-
ємодії, що водночас зберігає все різноманіття культурних форм і їх 
взаємного впливу, пов’язана з утворенням принципово нової моделі 
соціальних контактів, яка уникає лінійного підпорядкування і гомоге-
нізації культур. Взаємини культур в умовах глобалізації будуються за 
принципом роботи мережі електронних комунікацій, а не механічної 
чи кібернетичної системи, як це бачилось ще в середині ХХ століття. 
“Мережа – це полімагістральна структура, де комунікація відбуваєть-
© Андрій Артеменко, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 105

ся за прикладом стільникового багатоканального зв’язку [ 2, с. 63]”, а 
тому вона не може бути зведена до наявності одного єдиного елемен-
ту, що визначає її стійкість і тривалість. Саме це розуміння принци-
пу організації соціальної і міжкультурної взаємодії було покладено в 
основу ідеології мультикультуралізму. 

Мультикультуралізм – це ідеологічна доктрина, яка покладена в 
основу соціальної політики держави, що визнає і забезпечує право 
громадян держави зберігати і розвивати специфічні культурні особли-
вості національних громад. Це певна модель соціального конструю
вання, яка може бути віднесена до прояву зростаючого тотального 
контролю держави за власним населенням. Розгортання цієї тези  
М. Фуко про тотальність державного контролю (від освіти до тюрем) 
в теоретичному плані відбулось у роботах Б. Андерсона, Е. Гобсбау-
ма, С. Холла, М. Гроха, які обґрунтували штучне утворення колектив-
ної ідентичності, її „конструювання” та „переформатування” залежно 
від потреб сьогодення. 

Розробка ідеології мультикультуралізму як системи відображен-
ня мережевої природи сучасних соціальних стосунків триває майже 
чверть століття. Соціальні стратегії, зміст і форми реалізації політики 
мультикультуралізму були різнобічно опрацьовані в роботах Б. Баррі, 
А. Грегга, В. Кімлики, Д. Месона, В. Менскі, Ч. Тейлора. Ці автори 
подають мультикультуралізм як різноманіття моделей міжкультур-
ної та міжетнічної взаємодії в Західному ліберально-демократичному 
суспільстві. Разом з цим мультикультуралізм подається як політи-
ка подолання монокультурності суспільства, переборення практики 
асиміляції як головного інструмента інтеграції прийдешніх культур 
у Західних суспільствах. Але практична реалізація доктрини між-
культурної взаємодії виявила суттєві проблеми політики мультикуль-
туралізму – негативну реакцію традиційних культурно гомогенних 
суспільств. Суперечливість форм реалізації політики мультикульту-
ралізму, соціальні конфлікти та правові протиріччя привернули ува-
гу не тільки західних, але й вітчизняних та російських дослідників, 
серед яких В. Малахов, М. Тлостанова, В. Антонова, Е. Павлова,  
Л. Нізамова, В. Галецький. 

Констатація кризи політики мультикультуралізму на початку 
2000-х років у країнах Євросоюзу та США вимагає ретельного до-
слідження соціально-політичних витоків та соціально-філософських 
обґрунтувань ідеологічної доктрини полікультурного суспільства. 
В умовах розвитку українського суспільства аналіз і оцінка доктри-
ни мультикультуралізму надає можливість уникнути помилок, що 



Наукові записки106

пов’язані з механічним перенесенням західних соціальних практик на 
вітчизняні терени, та запобігти неприродній модернізації українсько-
го соціуму. 

Наявність багатонаціональної спільноти громадян держави авто-
матично не призводить до виникнення і конструктивного застосу-
вання політики мультикультуралізму, оскільки така політика потре-
бує певних історичних та соціально-економічних умов. До чинників 
формування мультикультуралізму слід віднести: 1) перехід від роз-
виненої індустріальної до інформаційної економіки, 2) високу інтен-
сивність міграційного потоку до країни, 3) особливий статус мігран-
та та культурну сегрегацію суспільства. Отже, необхідні умови для 
виникнення політики мультикультуралізму вперше склались лише в 
двох регіонах світу – Північній Америці (США, Канада) та Західній 
Європі. Специфіка розвитку цих регіонів заклала принципові схеми 
доктрини і практики мультикультуралізму. 

Як політична доктрина мультикультуралізм склався в умовах то-
тальної трансформації світового співтовариства внаслідок переходу 
на нову модель інформаційної економіки, активізацію процесів гло-
балізації, що пов’язані з посиленням руху капіталів, товарів, послуг 
та робочої сили. Як ідеологія він з’явився в умовах краху біполярної 
світової системи і поразки комуністичної ідеології. Політико-правовим 
і філософсько-правовим підґрунтям мультикультуралізму є розвиток 
ідей правового лібералізму, традиційно впливового в західних країнах. 

Мультикультуралізм – це, за визначенням Брайана Беррі і Пола 
Келлі, “політична філософія”, що вкотре претендує змінити світ, ке-
руючись новим його розумінням [4, с. 5]. Як “політична філософія”, 
мультикультуралізм має свої джерела й складові частини, являє со-
бою комплексну оцінку соціальної й політичної реальності й вступає 
у найбільш несподівані й заплутані відносини з іншими політичними 
доктринами. 

У теоретичному плані нова “політична філософія” спробувала ві-
дійти від концепції конфлікту культур і цивілізацій на підставі лібе-
рального принципу терпимості до іншої системи цінностей. Це пе-
редбачає однорівневий зв’язок (без поділу на вищі і недорозвинені, 
центральні і периферійні) різноманітних культур, уявлення про різно-
манітність і строкатість культурного простору. 

Сучасна система комунікацій і інтенсивність обміну інформації 
створює простір інформаційних потоків. “Простір інформаційних по-
токів” – введений М. Кастельсом термін, що характеризує технічну 
можливість організувати одночасність існування множинності со-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 107

ціокультурних практик безвідносно до їх географічної чи культур-
ної прив’язки. Соціальна взаємодія полікультурного суспільства, як 
мережа, передбачає значно складнішу морфологію, ніж всі попере-
дні її теоретичні конструкції, оскільки тут принципово інший рівень 
організації контактів всіх елементів не на рівні ієрархічних блоків, а 
на рівні вузлової взаємодії. Вузол мережі – це перетин декількох різ-
норівневих з’єднань, який може змінювати напрям потоку інформа-
ції, здійснювати його кодифікацію, створювати просторове і часове 
поєднання символічних рядів інформації. Смисл і функція “простору 
потоків” залежить від перетину локальних мереж інформації та їх на-
повнення” [1, с. 414], тобто від утворення вузлів з’єднання.

Традиційне розмежування культур за територіальними і історич-
ними ознаками перетворились на одне з плоскінних з’єднань мере-
жевого простору. Ці ознаки не втратили актуальності, але змінили 
свій вплив на структуру міжкультурної взаємодії, посиливши її дис-
кретність, ситуативність форм та багатовекторність контактів. Нова 
комунікативна система трансформувала традиційні часові і просто-
рові межі культур, тобто, культурна комунікація вже не мислиться як 
фізичне зіставлення або перенесення місця. Разом з цим під’єднанням 
до інформаційного простору локальні культури перетворюються на 
організаторів інформаційних потоків, що змінюють традиційний  
простір географічного місця локальності. 

У модерній соціальній філософії такий зв’язок розумівся як ієрар-
хічно організована статична структура, але в умовах інформаційного 
суспільства мережева система міжкультурної взаємодії набула рух-
ливих форм, які функціонують у горизонтальній площині. Ця рух-
ливість передбачає децентралізацію: 1) керування комунікативними 
процесами, 2) згуртування ресурсів, 3) процесів координації. Мере-
жева система – це відкрита множинність, де кількість діячів не об-
межується, а кожен з вузлів мережі може розглядатись як новий по-
чаток структурування мережі. 

Мережева система міжкультурної взаємодії передбачає наявність 
рухливих адаптаційних форм її організації. Мережа передбачає од-
ночасність розвитку вузлів та їх оточення, а не прищеплення різних 
культур до єдиного уніфікованого взірця. Еволюція мережі – це 
одночасне взаємне втручання та реструктуризація всіх її компо-
нентів, а не адміністрування принципів ставлення різноманіття 
культур до якоїсь обраної базової культури. 

Виникнення ідеології мультикультуралізму відповідало концепції 
мережевого суспільства. Навіть хронологічно вони з’явились одно-



Наукові записки108

часно і мають спільні засновки. Але згодом мультикультуралізм пе-
ретворився на спробу рекомбінації культурних форм і практик, нама-
гання звести різноманіття типів організації життєдіяльності до єдиної 
форми. Мультикультуралізм як ідеологія спрямований на практичне 
застосування і корекції суспільства, відповідно до своєї доктрини. 
За визначенням Е. Саїда, мультикультуралізм перетворився на лібе-
ральну модель контролю колись колонізованого світу [3, с. 14]. Його 
зовнішня толерантність та підкреслена політична коректність більше 
нагадують усвідомлення неможливості проведення широкомасштаб-
ної експансії колоніальних часів. Це – “ілюзія доброзичливості”, “за-
паморочлива риторика самовихвалянь”, яка тільки підкреслює голо-
вну ідею західного світу: “ми –найкращі, ми приречені бути на чолі, 
ми – за свободу і порядок” [3, с. 19]. 

Криза політики мультикультуралізму, про яку одночасно загово-
рили на початку 2000 років С. Хантінгтон, А. Негрі, В. Кімлика, В. 
Іноземцев, пов’язана зі спробою повернення до ієрархічної моделі со-
ціального управління, яка передбачає використання двох системних 
тріад: цінності, права, суспільна субординація та нація, держава, 
громадянство. Кожна з цих тріад зазнала значних руйнацій в умо-
вах мережевого суспільства. Наприклад, декларація ліберального 
гасла толерантності та рівнозначності систем цінностей вимагала од-
накової значущості ісламських і християнських соціальних практик 
у полікультурному суспільстві. Але традиційна вкоріненість євро-
пейських та американських соціальних практик у системі християн-
ських цінностей визначала їх домінування над іншими культурними 
практиками. Тому перше десятиліття історії мультикультуралізму 
демонструвало зміщення акцентів з ідеї ліберально-демократичних 
цінностей рівності всіх систем до ідеї християнських ліберально-де-
мократичних цінностей як підґрунтя побудови вільного демократич-
ного суспільства. Відбулася типова підміна понять на рівні форму-
вання офіційної (ієрархічно вищої) ідеології. 

Мережеве суспільство передбачає соціальну сегментацію, дроб
лення великих культурних локальностей, можливість множинної 
ідентичності й одночасної комунікації в різних мережах. Але тради-
ційна система соціального менеджменту, яка застосувала ідеологію 
мультикультуралізму, здійснює не мережеву сегментацію, а сегрега-
цію суспільства за ознакою ступеня прийняття культури і соціальної 
практики домінуючої культурної більшості. Як відзначає Н. Глейзер, 
“мультикультуралізм – це ціна, яку Америці доводиться платити за 
її нездатність або небажання інкорпорувати в себе афроамериканців 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 109

на тих же принципах і тією самою мірою, у якій вона вже інкорпо-
рувала безліч інших груп” [5, с. 91]. Слід погодитись з висновками 
дослідників постколоніалізму щодо розуміння мультикультуралізму 
як політичної ідеології традиційних суспільств з високим ступенем 
расової сегрегації, які ґрунтуються на розумінні меншовартості чу-
жих культур. Ілюстрацією цього твердження може бути введення в 
офіційну демографічну статистику Франції додаткової характерис-
тики – “натуралізовані французи”, яка доповнила традиційний по-
діл на французів і іноземців, які визначались за місцем походження. 
Мультикультуралізм проявився як “недо-визнання” рівності осіб, що 
вважають себе французькими громадянами. Їх не визнали француза-
ми навіть після проходження процедури натуралізації, закріпивши за 
ними спеціальний статус. 

Мультикультуралізм як соціальна політика держави має орієнту-
ватись на чіткі процедурні рамки правового статусу особи. Оскільки 
це державна політика, то визначення громадянської приналежності 
людини та залучення її до економічних, соціальних і політичних про-
цесів принципово важливе. І в цьому аспекті мультикультуралізм 
відтворював ідею мережевої системи суспільства через практику 
подвійного громадянства, статусу біженця, осіб, що прибули на по-
стійне проживання і т. ін. Але ці практики суперечать традиційній 
ієрархічності стосунків модерної національної держави і громадяни-
на. Ієрархічність стосунків передбачає отримання від держави певних 
прав в обмін на виконання визначених зобов’язань. Тому отриман-
ня мігрантами соціальної допомоги від держави потребує відплати у 
вигляді участі в соціально-економічних процесах, визнання системи 
цінностей автохтонної спільноти і згоди на корегування прийдешньої 
культури. Тобто фактично мультикультуралізм походить від мере-
жевої структури соціуму, але не може змиритись із фактом відмови 
іммігрантами від натуралізації, створення в державі самодостатніх 
етнокультурних спільнот іммігрантів. 

Криза мультикультуралізму пов’язана з принциповим протисто-
янням концепцій мережевого суспільства та ієрархічного. Через рів-
нозначність систем цінностей для мережевого суспільства виникає 
криза ідентичності традиційного суспільства. Мультикультуралізм 
“розкриває” націю як гомогенну спільноту для комунікації і можли-
вості прийняти чужорідні елементи до свого культурного простору. 
Інтегративні моделі глобалізації привабливі можливістю залучитись 
до всесвітньої мережі споживання, доступу до мобільності, але на-
слідками цього стають руйнація культурно-гомогенного суспільства, 



Наукові записки110

звичної системи соціального, політичного і економічного контролю. 
Таким чином, криза мультикультуралізму – це результат конфлік-

ту між новими умовами глобалізованого світу і традиційними фор-
мами соціальної організації, новими формами солідарності і тради-
ційною етнодержавністю, мережевою плоскінною багатоканальністю 
соціальних взаємин і намаганням ієрархічного структурування мере-
жевих стосунків. Політико-правове протиріччя мультикультуралізму 
проявилось як зіткнення двох напрямів лібералізму: лібералізму рів-
ності і лібералізму відмінностей. Лібералізм рівності – початок муль-
тикультуралізму, проголошення однакових прав для всіх в суспіль-
стві. Але традиційне, сегреговане суспільство, ієрархізована система 
політичної і соціальної сфер потребувала зміни акцентів мультикуль-
туралізму з рівності всіх на формалізацію прав на відмінність. Муль-
тикультуралізм як соціальна політика в західному суспільстві пере-
творився на встановлення, конкретизацію і нормативне закріплення 
прав на відмінність. Разом із переходом від ліберально-демократич-
них цінностей до християнських ліберально-демократичних, встанов-
ленням особливого проміжного громадянського статусу представни-
ків нетрадиційних культур, формальними обмеженнями міграційних 
процесів мультикультуралізм перетворився на практику соціальної 
корекції, соціальну технологію, яка конструює потрібну ідентичність, 
знімає соціальний конфлікт за допомогою моделювання однотипних 
націоналізмів. За таких умов, Європа в новому статусі перетворю-
ється на гомогенну культурну спільноту, де національні, соціальні, 
політичні, державні практики країн-членів ЄС зазнають певної уні-
фікації, а їх індивідуальність залишається символічним культурним 
маркуванням різноманіття. 

Політика мультикультуралізму – це спроба примирити традицій-
ну систему організації суспільства з новими реаліями інформаційної 
економіки, мережевого принципу об’єднання в спільноту, за яким не 
вимагається бінарного вибору “чи-чи”, а більш прийнятна ситуація 
“і-і”. 

Література:
1. Кастельс М. Информационная эпоха: экономика, общество и  

культура / Пер. с англ. О. Шкаратана – М. : ГУВЭШ, 2000. – 608 с. 
2. Назарчук А. В. Сетевое общество и его философское осмысление /  

А. В. Назарчук // Вопросы философии. – 2008. – № 7. – С. 61-75. 
3. Саїд Е. Культура й імперіалізм / Саїд Е.; пер. з англ. К. Ботанова,  

Т. Цимбал – К. : Критика, 2007. – 608 с. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 111

4. Barry B. Second Thoughts – and Some First Thoughts Revived /  
Barry B. // Multiculturalism Reconsidered. “Culture and Equality” and its  
Critics. – Oxford: Polity Press, 2002. – Р. 204-238. 

5. Glazer, N. We Are All Multiculturalists Now / Glazer N. // Cambridge, 
Mass. : Harva rd University Press, 1997. 

6. Huntington S. Who We Are ? The Challenges To America ’s National 
Identity. / Huntington S. – New York : Simon and Schuster, 2004. 

7. Kymlicka W. Multicultural Citizenship. A Liberal Theory of Minority 
Rights / Kymlicka W. – Oxford : Oxford University Press,1995. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри культурології 
Харківського національного університету внутрішнх справ, прото-
кол № 9 від 10.12.2010 року 



Наукові записки112

УДК 316. 32: 159. 923. 33

Тамара Кушерець

ОСОБЛИВОСТІ АНАЛІЗУ СОЦІАЛЬНОГО 
ХАРАКТЕРУ В ПОСТІНДУСТРІАЛЬНОМУ 

СУСПІЛЬСТВІ
У статті особливості аналізу соціального характеру в по-

стіндустріальному суспільстві пов’язуються з радикальними 
змінами в уявленнях про суспільство як таке та культуру. Роз-
глядається доцільність використання введеної Д. Рісменом на-
зви цього типу характеру як орієнтованого-на-іншого. Наголо-
шено на потребі перегляду структури соціального характеру у 
напрямку зміщення акценту зі способу конформності до способу 
творення нового. 

Ключові слова: суспільство, постіндустріальне суспільство, 
соціальний характер, орієнтований-на-іншого тип, культура, 
ідентичність. 

Kusherets T. The Peculiarities of Social Character Analysis in 
the Post-Industrial Society

The peculiarities of social character analysis in the post-industrial 
society are connected by the author with the radical changes in the ideas 
of society as it is and in the idea of culture. The expediency of the usage 
of David Riesman’s notion “other-directed personality” is discussed 
in the article. The author emphasizes the necessity of reconsideration 
of the structure of social character in the direction of shifting from the 
mode of conformism to the mode of creating something new. 

Key words: society, post-industrial society, social character, 
“other-directed” personality, culture, identity. 

Кушерец Т. Особенности анализа социального характера  
в постиндустриальном обществе

В статье особенности анализа социального характера в 
постиндустриальном обществе связываются с радикальни-
ми изменениями в представлениях об обществе как таковом и 
культуре. Рассматривается целесообразность использования 
введенного Д. Рисменом названия этого типа характера как 
ориентированного-на-другого. Сделан акцент на необходимости 
пересмотра структуры социального характера в направлении 
смещения акцента со способа конформности к способу созида-
тельности. 

© Тамара Кушерець, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 113

Ключевые слова: общество, постиндустриальное общество, 
социальный характер, ориентированный-на-другого тип, иден-
тичность. 

Як справедливо зазначив Л. Мемфорд, з моменту виникнення 
людства основною справою людини була її власна самотрансфор-
мація, а основною людською рисою стала здатність до свідомої, ці-
леспрямованої ідентифікації самої себе і, врешті-решт, розуміння 
себе. “Будь-який прояв людської культури, від ритуалу та мови до 
костюма й соціальної організації, спрямований в кінцевому підсум-
ку на зміну самого себе, на нову модель людського організму й на 
прояв людської особистості” [5, с. 68]. Актуальними залишаються ці 
зауваження і сьогодні – в епоху глобалізації, коли все більше людей 
відчувають загрозу втратити свою ідентичність: політичну, культур-
ну, національну, локально-регіональну. Пришвидшення темпів соці-
альних змін та, особливо, трансформацій соціальних структур поро-
джують страх перед майбутнім. Слушною є думка Е. Фромма про те, 
що будь-які зміни в соціальній моделі загрожують людині реальною 
небезпекою або навіть божевіллям, адже всі її відносини з реальністю 
опосередковуються певною системою відомостей, котрими її забез-
печує суспільство. Тому дуже важливо розробляти теорії сучасних 
соціальних змін, зокрема теорії постіндустріального суспільства, які 
стануть теоретичною передумовою самоусвідомлення сучасної лю-
дини, бо справжньою перешкодою для формування ідентичності лю-
дини у постіндустріальному суспільстві є та обставина, що “більшість 
людей ще міркує категоріями суспільства доби першої індустріальної 
революції” [5, c. 138]. Як зазначив О. Тофлер, було б абсурдним про-
ектувати минуле на майбутнє – змальовуючи людей цивілізації ІІІ 
хвилі в термінах ІІ хвилі. 

Автор однієї з перших теорій постіндустріального суспільства Д. 
Белл вказував на обумовленість розуміння людиною свого буття і 
буття як такого певною соціальною ситуацією. “Впродовж людської 
історії здебільшого реальністю була природа. Ці уявлення панували 
у доіндустріальному традиційному суспільстві, коли людина і в по-
езії і в уяві намагалася зіставити своє “я” з навколишнім світом. З 
настанням індустріальної доби реальністю стала техніка, інструменти 
і предмети, що були витвором людини, але отримали незалежне існу-
вання поза людським “я” в уречевленому світі. Сьогодні реальність є, 
в першу чергу, соціальним світом – не природним, не уречевленим, а 
виключно людським, який сприймається завдяки відбитку свого “я” в 
інших людях” [2, с. 23]. 



Наукові записки114

Слід звернути увагу на ототожнення у наведеному висловлюванні 
соціального і людського. Адже філософи часто талановито заклика-
ють до руйнування соціального, яке вони розглядають як сферу не-
справжньості і необхідності, до антисоціальної свободи, носієм якої 
виступає або ж індивід, або ж політична дія, керована філософськими 
принципами. “В суспільстві бачать нового ідола, який вимагає люд-
ських жертв і тому потребує бути знищеним” [6, с. 17]. У соціаль-
ному вперто відмовляються бачити людський продукт, а тому раз і 
назавжди потрібно “відмовитися від ілюзорних спроб аналізувати 
індивідів поза будь-якими відношеннями до суспільної системи, або, 
навпаки, від опису системи без дійових осіб” [6, с. 7]. 

Важливим інструментом самоусвідомлення людини виходячи з 
соціальної ситуації, у якій вона перебуває, є категорія соціального 
характеру. Під соціальним характером Е. Фромм розумів ту частину 
структури характеру, яка є спільною для більшості членів цієї групи. 
В будь-якій культурі, говорить він, існують широко розповсюджені 
риси, які утворюють соціальний характер. Своєю чергою, соціальний 
характер формує людей так, що “їхня поведінка є не предметом свідо-
мого прийняття рішення стосовно того, якому соціальному прикладу 
наслідувати, а є бажанням діяти так, як вони мусять діяти, і водночас 
знаходження задоволення в діяльності, яка узгоджується з вимогами 
культури” [5, с. 295]. На думку Фромма, суспільство може тільки тоді 
функціонувати нормально, коли люди хочуть діяти так, як вони пови-
нні діяти як члени цього суспільства. Зовнішній примус (об’єктивна 
необхідність) повинна бути замінена внутрішнім примусом та осо-
бливого роду людською енергією, яка спрямовується в риси характе-
ру. Ці характерні риси не є наслідком зовнішнього тиску на людей. 
“Вони з’являються від тиску, який існує між внутрішніми прагнен-
нями або бажаннями багатьох індивідів і зовнішніми потягами або 
спонуками суспільства. Але одного разу сформувавшись, ці розпо-
ділені характерні риси відіграють впливову роль в економічному та 
соціальному розвиткові суспільства” [5, с. 295]. 

Зміст категорії “соціальний характер”, вироблений Е. Фроммом, 
потребує звільнення від марксистського контексту розуміння відно-
син людини і суспільства. Це стосується передусім ідеї відчуження та 
уявлень про людську природу, яка може адекватно виявлятися лише 
за певних соціальних умов, незрозуміло ким і яким чином створених. 
Тому одним із завдань нашої статті є аналіз змін в уявленнях про 
суспільство як таке та роль індивідів у його трансформації. Другим 
завданням стане подолання обмеження змісту поняття соціального 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 115

характеру певним способом конформності, та наголошенні на другій 
важливій його складовій – способі творення нового, тобто певній мо-
делі творця. І, нарешті, відштовхуючись від визнаних теорій постінду-
стріального суспільства, спробуємо виділити деякі риси соціального 
характеру, які визначатимуть людину в суспільстві завтрашнього дня. 

Соціальний світ, суспільство в уявленнях Маркса, як і уявлен-
нях інших мислителів індустріальної доби, пов’язані з метафізич-
ними абстракціями та приписуванням соціальним процесам цілком 
об’єктивного характеру. Термін “соціальний” тлумачився широко, 
тобто як суспільний або соцієтальний. Поняття суспільство стало 
теоретичною моделлю індустріального суспільства, що прийшло на 
зміну попереднього типу організації сумісного життя людей – об-
щині. Воно виявилося тією цілісністю, яка утворюється з опорою на 
раціональність, що дозволяє розвиватися підрахункам, торгівлі та об-
міну, і, окрім того, давати необхідні відповіді на безперервні зміни 
ситуацій. Чим більше мислителі аналізували таке суспільство, тим 
менше вони говорили про дійових осіб, оскільки останні сприймали-
ся як носії атрибутів, притаманних займаному ними місцю в соціаль-
ній системі. Дійові особи розглядалися, зокрема в марксизмі, тільки з 
точки зору того, чи допомагають вони прогресу, чи чинять йому опір. 
За такого розуміння суспільства з’явилася концепція відчуження та 
ідея свободи як звільнення від соціальності. Функціоналізм взагалі 
замінив розгляд колективних суб’єктів історії категоріями, рівнями, 
стратами та іншими статистичними ансамблями, що визначалися 
ступенем соціальної участі. Еволюційна теорія розвитку суспільства, 
що сформувалася в його межах, підпорядковувала соціальні зміни 
об’єктивним законам та закономірностям. 

У ХІХ столітті склалася “цілісна картина суспільства” або голіс-
тичний підхід до його розгляду. Так, в абстрактно-філософському 
розумінні Гегеля кожна культура, кожен період історії і, відповідно, 
кожне суспільство було структурно пов’язаним цілим, об’єднаним 
певним внутрішнім принципом. Для Гегеля це був “Geist”, чи вну-
трішній дух, для Маркса – спосіб виробництва, який визначає всі інші 
суспільні відносини. При такому підході “історична або соціальна змі-
на визначалась як послідовність різних об’єднаних культур – грець-
кий світ, римський світ, християнський світ – кожен зі своїми якісно 
різними “моментами” свідомості або ж різними способами виробни-
цтва – рабовласництво, феодалізм і капіталізм... З цього погляду, іс-
торія постає як діалектична, коли нові форми заперечують попередні 
і готують шлях до наступних, що знаходяться в основі руху, який є 



Наукові записки116

ціллю (telos) раціональності” [5, с. 256]. Суб’єкти історичних змін 
були колективними: народ і клас відповідно. Активному втручанню 
в “об’єктивний” історичний процес передував когнітивний акт – піз-
нання законів розвитку цього процесу та його кінцевої мети, такої, 
наприклад, як комунізм, запропонованої марксизмом. Справедливим 
для позначення дійових осіб такого типу став термін когнітивний або 
методологічний суб’єкт, а не суб’єкт дії. 

Альтернативне бачення суспільного життя було запропоноване 
М. Вебером, який стояв на позиціях методологічного індивідуалізму. 
В його соціологічній концепції суспільство постало як атомізований 
соціум, що складається з соціальних дій індивідів. Суспільство пере-
стає бути самостійною реальністю, методологічний індивід змінюєть-
ся суб’єктом соціальної дії у вузькому смислі слова – таким, що має 
свідому мотивацію своїх вчинків та орієнтацію на інших людей. Проте 
глибока прірва між індивідом і суспільством за таких уявлень про сус-
пільство не зникає. Хоча зазначене бачення соціального світу більше 
узгоджується з філософськими уявленнями про абстрактну людину та 
“людську природу”, які сформувалися у філософії Просвітництва та 
німецькій класичній філософії, суспільство розглядається не як при-
родна асоціація людей – поліс або сім’я, керовані загальною метою 
або визначені долею, а як суміш атомістичних індивідів, що переслі-
дують власні цілі та задоволення. На думку Д. Белла, таке буржуазне 
суспільство визнає не потреби, а бажання, які не є біологічними, а 
психологічними, а тому не мають обмежень. “... У сучасній свідомос-
ті немає спільного буття, є “Я”, а його інтерес полягає у визначеності 
власної достовірності, унікальності, неперетворюваності характеру, 
вільного від видумок та звичаїв, масок і лицемірства, викривлення 
суспільством “Я”. Цей інтерес разом з автентичним “Я” створює не 
дію, а мотив – вплив не на моральні наслідки для суспільства, а на  
“Я” – джерело етичних та естетичних суджень” [5, с. 264]. Не ви-
падково Д. Рісмен тип соціального характеру, притаманний цьому 
суспільству називає орієнтованим-на-себе, тобто вірним собі у досяг-
ненні своїх цілей та визначеної в дитинстві мети свого життя. Якщо 
на ранніх етапах формування такого суспільства людина прагнула 
утвердитися передусім як виробник, підприємець, буржуа, то пізніше 
вона стає споживачем. У цьому полягає суть кризи як орієнтованого-
на-себе індивіда так і підтримуваного ним типу суспільства. “В безпе-
рервно діючому суспільстві споживання споживачі активно прагнуть 
до того, щоб їх постійно зваблювали” – так З. Бауман описує вклад 
індивідів у підтримку соціальної системи такого типу [1, с. 117]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 117

Серед патогенних чинників індустріального суспільства є зник-
нення приватного життя та особистісного спілкування. Цей тип со-
ціальної системи перетворює людину на “Homo consumens”, в тоталь-
ного споживача, єдина мета якого – мати і більше використовувати. 
У результаті цього формується вузько економічне розуміння особис-
того успіху, яке у поєднанні з нестримним прагненням до такого типу 
самореалізації обертається болем самотності та ізоляції. Як влучно 
висловився Т. Веблен, людина, осмислена в гедоністичних термінах, 
не є суб’єктом: “В духовному відношенні гедоністична людина не є 
джерелом енергії. Вона є вмістилищем життєвого процесу хіба що 
в тому розумінні, що вона терпить зміни під впливом обставин, зо-
внішніх і чужих їй” [5, с. 147]. Чого не вистачає сучасному суспіль-
ству масового споживання, так це “civitas” – cпонтанної готовності до 
жертвоприношення заради певних суспільних благ. Саме така готов-
ність виникла і була реалізована учасниками масових рухів протесту 
у 60-х роках ХХ століття. Ці події стали поштовхом до радикального 
перегляду уявлень про суспільство як таке. 

Остаточні зміни в уявленнях про суспільство були зроблені на-
прикінці ХХ століття, коли було відкинуто бачення суспільних явищ 
як незмінних – організмів чи систем, що мають постійні структури. 
Більшістю мислителів як філософів, так і соціологів, був зроблений 
висновок про те, що все, що існує в суспільстві, – це події та соці-
альні дії, тобто рухливі, динамічні конфігурації культурно-мотиво-
ваних людських дій, співвіднесених з діями інших. Замість уявлень 
про соціальні константи, стійкі стабільні соціальні утворення у Н. 
Еліаса з’явилося поняття “фігурації”, а замість “структур” Е. Гіденс 
став говорити про “структурацію”, поняття соціальна система посту-
пається поняттю соціального життя, замість “існування” суспільства 
П. Штомпка заявляє про постійне його “становлення”. Суспільство 
постало як нестійке, безперервно змінне та пульсуюче поле, заповне-
не подіями. “В цьому полі групи застосовують одна відносно одної 
культурно мотивовані та позначені, структурно впорядковані дії, і в 
ході цього процесу змінюються самі, утворюють нові соціальні гру-
пи, системи, структури, нарешті культуру, яка утворює у свою чергу, 
контекст і передумови для майбутніх дій” [8, с. 28]. 

Виходячи з вищезазначеного, стає зрозумілою заява А. Турена про 
те, що в постіндустріальному суспільстві зросла здатність суспіль-
ства до самостворення або історичності. Дійові особи повстали про-
ти системи, відмовилися розглядати себе в межах участі у соціальній 
структурі, викрили ірраціональний імперіалізм правителів і стали 



Наукові записки118

розглядати себе швидше у зв’язку зі своєю особливою історією і осо-
бливою культурою, ніж у зв’язку з певним етапом розвитку людства 
(рівнем сучасності). Учасники заворушень 60-х, “відкинувши вста-
новлені правила суспільного життя, все більше поринали у пошук 
своєї ідентичності чи то за допомогою своєї ізоляції від суспільства, 
чи шляхом створення малих груп, які мали власне самоусвідомлення 
та способи його вираження” [6, с. 7]. Маргінальність соціального ста-
новища відкидала потребу у пошуку свого місця в історії, а вимагала 
перебувати в історичності – стані самостворення історії, який почина-
ється із створення нової соціальності та субкультури. 

Поведінка учасників рухів протесту не пояснювалася виходячи 
з характеристики людини-споживача, людини маси, які є об’єктами 
маніпулювання. На наш погляд, є вдалою назва нового типу соці-
ального характеру людини постіндустріального суспільства, яку за-
пропонував Д. Рісмен – орієнтований-на-іншого тип, на відміну від 
орієнтованого-на-традицію та орієнтованого-на-себе, характерних 
для доіндустріального та індустріального суспільств відповідно. У 
такому варіанті назви заперечується абстрактне та метафізичне ро-
зуміння соціального як такого та підкреслюється його безпосередній 
характер. Ще у першій половині ХХ століття П. Сорокін та Т. Пар-
сонс започаткували традицію використання терміна “соціальний” для 
позначення сукупності взаємодіючих людей або акторів та безпосе-
редніх стосунків між ними. Соціальне життя у такому випадку постає 
як мережа соціальних відносин дійових осіб, які керуються як своїми 
власними проектами і мотивами, так і мотивами, продиктованими їх 
ролями і статусами. Такий соціальний світ не породжує ситуацію від-
чуження, тому марно і навіть небезпечно говорити про суспільні де-
термінізми, оскільки індивідуальний діяч одночасно і обумовлений 
ситуацією, і бере участь у її формуванні. В умовах сталого зростання 
ролі знань та інформації в господарській діяльності людей, зумовле-
них творчою активністю особистості, виникає необхідність аналізу 
суб’єкт-суб’єктних відносин як основної форми соціальних зв’язків у 
тисячолітті, що настало. 

Новий тип соціального характеру випередив настання постінду-
стріального суспільства та сприяє його формуванню. “Орієнтована-на-
іншого людина повинна приймати далекі та близькі сигнали, при цьому 
їх джерела різноманітні, а зміни швидкі. Значить, інтерналізуються не 
принципи поведінки, а складний механізм, необхідний для того, щоб 
бути уважним до цих сигналів і брати участь у їх розповсюдженні” [7, 
с. 210]. Рісмен зауважує, що помилково такого типу людину сприймати 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 119

як зовнішньо схожу на інших, адже вона прагне бути схожою на інших 
у внутрішньому сприйнятті. “... Ніякий ідеал незалежності або надії 
на Бога сам по собі не може змінити її прагнення бути схожою на ін-
ших – “хороших друзів” і кращих людей – при вирішенні питання до 
яких вражень і до якої діяльності прагнути і як їх інтерпретувати” [7, 
с. 208-209]. Як і орієнтований-на-традицію, цей тип позбавлений здат-
ності розраховувати тільки на себе, але для нього не є суттєвою межа 
між своїми і чужими, він – космополіт. Люди цього типу вирізняють-
ся здатністю братися за вирішення глобальних проблем і реагувати на 
сигнали значно ширшого кола людей, ніж те, яке утворюють близькі їм 
люди, родина чи локальна спільнота. Схожі думки висловлює Й. Масу-
да: “Громадяни, які усвідомлять свою місію стосовно вирішення гло-
бальних проблем з’являються в тисячах і десятках тисяч місць для того, 
щоб виконати свою місію. Такі громадяни будуть звичайними людьми... 
Ці люди об’єднуватимуть інших людей навколо себе, і ця автономна 
комунікативна мережа зростатиме в загальносвітовому масштабі, неза-
лежно від національних кордонів і расових відмінностей” [5, с. 356]. 

Зміна соціального характеру завжди відбувається драматично, про 
що свідчить досвід індустріальної революції. Рісмен пов’язував за-
родження нового типу соціального характеру з появою ЗМІ. Зв’язок 
між комунікаціями й характером складний, але непорушний. Немож-
ливо, радикально змінивши всі засоби комунікацій, очікувати, що 
люди залишаться незмінними. Як справедливо зауважив О. Тоффлер, 
революція в цих засобах повинна означати революцію у психіці. За-
соби масової інформації індустріального суспільства заохочували ін-
дивідів порівнювати себе з відносно невеликою кількістю рольових 
моделей та до оцінювання їхнього життєвого стилю щодо декількох 
можливих, яким віддано перевагу. “Сьогодні демасифіковані засоби 
комунікації представляють вражаючу різноманітність рольових мо-
делей і життєвих стилів для того, хто хотів приміряти їх на себе. До 
того ж, нові засоби годують нас не повністю сформованими блока-
ми, а розбитими уламками й світлими плямами образів. Замість того, 
щоб відіслати до набору послідовних ідентичностей, серед котрих 
мусимо вибирати, ми намагаємося об’єднати їх докупи в одну: кон-
фігуративне, або модулятивне “Я”. То є набагато важче завдання, і 
це пояснює, чому так багато мільйонів людей відчайдушно шукають 
ідентичність” [5, с. 304]. Сьогодні комп’ютери та комунікативні лінії 
можуть допомагати створювати великі спільноти для спілкування та 
спільних дій. Індивіди стають не просто споживачами інформації, а 
виробляють її у процесі користування. 



Наукові записки120

Стійкість ідентичності, яка була характерною для орієнтованого-
на-традицію та орієнтованого-на-себе типів соціального характеру, 
була пов’язана з модерністськими уявленнями про культуру. Як пока-
зав Й. Фрідман, поняття культура є типовим продуктом західної мо-
дерності, яка полягає у перетворенні відмінностей на сутність. “Її від-
правна точка – усвідомлення специфічності, тобто відмінності, різних 
способів здійснення схожих речей. Там, де відмінність приписували 
відмежованим сукупностям населення, маємо культуру або культу-
ри. А тут вже досить неважко обернути відмінність на сутність, расу, 
текст, парадигму, код, структуру, навіть не маючи потреби досліджу-
вати справжній процес, у результаті якого ця специфічність виникла 
й відтворюється” [3, с. 121] Автор закликає повернутися до дієслова 
при новому визначенні культури, відкинувши при цьому іменники, 
бо саме у останньому випадку культура постає просто як предмет, 
який можна вивчати і осягати. Заслуга Фрідмана полягає у тому, що 
він критикує модерністське визначення культури як есенціалістське 
та таке, що пов’язане з її опредметненням, а тому як нездатне для 
характеристики ситуації культуротворення в постіндустріальному 
суспільстві. 

Важливим методологічним наслідком такого підходу є визнання 
того, що практика ідентичності не вичерпується ідентичністю, якою 
індивід або група володіє від народження. Фрідман спирається на 
екзистенційне, а не есенціалістське уявлення про буття людини та 
на уявлення про суспільство, яке складається в процесі формування 
постіндустріального суспільства, коли суспільство ототожнюється з 
безперервним процесом, а не з системою соціальних інститутів. Він 
пише: “Практика ідентичності полягає в ідентифікації екзистенційно-
го світу, приписуванні значення світові, об’єктам, особам і відноси-
нам. Ця практика ідентифікує для особистості, як їй слід ідентифікува-
ти світ. Це не прикладання певного коду до організації світу, здійснене 
методологічним індивідом або діячем. Це глибоко мотивована прак-
тика, яка сягає своїм корінням того, як безпосередній досвід структу-
рується у визначених соціальних контекстах. Якщо коди залучаються, 
то тільки тому, що вони були активно введені в такі практики, тобто 
тому, що вони були соціалізовані в процесі ідентифікації” [3, с. 128]. 
Під методологічним індивідом мислитель має на увазі когнітивного 
суб’єкта, людину, що спочатку пізнає “об’єктивний” світ з його влас-
ними законами та діє у відповідності з ними. Місце такого суб’єкта 
заступає суб’єкт, що діє як агент мотивованої практики ідентифікації 
свого екзистенційного світу, яку він здійснює спільно з іншими людь-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 121

ми, використовуючи наявні соціальні структури і визначення. Понят-
тя практики тут вживається у тому значенні, в якому його викорис-
товував П. Бурдьє, а не К. Маркс стосовно методологічного індивіда 
(когнітивного суб’єкта). Модерністське поняття культури стирає над-
звичайне розмаїття способів продукування у спірних полях суспіль-
ного існування. Модель такого продукування створив французький 
мислитель, який показав, як практика значення та практика взаємодії 
виробляються за історично особливих умов суб’єктивного існування, 
застосувавши при цьому реконструйоване ним поняття габітусу. Зміст 
останнього, який має смислову схожість з поняттям соціального ха-
рактеру, був проаналізований нами раніше [4]. 

Використання поняття соціального характеру в теоріях постін-
дустріального суспільства, не є випадковим, воно ближче до нового 
розуміння суспільства. Термін нова людина, зокрема, асоціюється з 
есенціалізмом. Як зауважив А. Решле, режими, які свідомо проголо-
шують і виношують ідею “нової людини”, зазвичай призводять до 
тоталітарної руйнації на шляху свого прямування. Термін “нова лю-
дина” у тій філософській традиції, в якій воно вперше з’явилося на-
прикінці XVIII століття, вимагає опису образу людини майбутнього, 
який осягається метафізично. На наш погляд, доцільніше вести роз-
мову про новий спосіб активності дійових осіб, який проглядається в 
реальній практиці формування постіндустріального суспільства. “Со-
ціальне життя може бути передусім охарактеризоване як діяльність 
самовиробництва та самотрансформації, які вона здійснює через свої 
інвестиції у широкому значенні цього слова. Його характеризують 
конфлікти, які пов’язані з управлінням цими інвестиціями, наявність 
все більше і більше живої свідомості дійової особи – суб’єкта, ко-
тра дистанціюється від результатів своїх інвестицій, визнає їх свої-
ми творіннями, розмірковує над своєю творчою здатністю, вибирає 
у якості головної цінності усвідомлення і досвід самої себе в якості 
суб’єкта і бачить в інших схожість з собою виключно в їх здатності 
бути суб’єктами” [6, с. 23]. 

Отже, відмова від оперування категоріями індустріального сус-
пільства пов’язана не з пошуком одвічної людської сутності, яка 
спотворюється недосконалими суспільними впливами, а зі спроба-
ми опису нового соціального характеру. Останній не є якимось при-
марним чинником історії, схожим на гегелівський дух. Такі уявлення 
могли виникнути тоді, коли суспільство уявлялося як цілісний орга-
нізм, що висував до людей певні вимоги і в якому відбувалися певні 
процеси. Тому й виявляти риси нового характеру потрібно аналізую-



Наукові записки122

чи реальну практику дійових осіб постіндустріального суспільства, 
спираючись при цьому на уявлення про суспільство та культуру, які 
сформувалися наприкінці ХХ та на початку ХХІ ст. Структуру со-
ціального характеру слід розглядати і під кутом конформності і під 
кутом здатності творення нового, маючи на увазі те, що суспільство 
і характер не змінюються синхронно. Суспільство може змінюватися 
значно швидше, ніж характер, і навпаки. І саме ця відмінність між 
тією поведінкою, яка потрібна суспільству, і тією, яка відповідає ха-
рактеру індивідів, виявляється одним із наймогутніших важелів со-
ціальних змін. Оскільки, людина сьогодні виступає як діючий агент 
мотивованої практики ідентифікації свого екзистенційного світу, яку 
вона здійснює спільно з іншими людьми, доцільно використовувати 
назву орієнтований-на-іншого тип, підкреслюючи важливість співт-
ворчості та відмови від реалізації утопічних проектів. 

Література:
1. Бауман З. Глобализация. Последствия для человека и общества. – М. : 

Изд-во “Весь мир”, 2004. – 188 с. 
2. Белл Д. Грядущее постиндустриальное общество. Опыт социального 

прогнозирования. – М. : Academia, 1999. – 578 с. 
3. Глобальні модерності / За ред. М. Фезерстоуна, С. Леша, Р. Робертсо-

на. – К. : Ніка-Центр, 2008. – 400 с. 
4. Кушерець Т. В. Подолання антиномії детермінізму і свободи в концеп-

ції габітуса П. Бурд’є // Актуальні проблеми духовності: збірка наукових 
праць. – Вип. 11 – Кривий Ріг. : “Видавничий дім”, 2009. – С. 117-127. 

5. Сучасна зарубіжна соціальна філософія. Хрестоматія: навч. посібник / 
Упоряд. Віталій Лях. – Київ. : Либідь, 1996. – 384 с. 

6. Турен А. Возвращение человека действующего. – М. : Научный мир, 
1998. – 204 с. 

7. Человек и общество. Хрестоматия / Под. ред. С. А. Макеева. – К. : 
Ин-т социологии НАН Украины, 1999. – 272 с. 

8. Штомпка П. Социология. Анализ современного общества / пер. с 
польск. С. М. Черновой. – М. : Логос, 2005. – 664 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри філо-
софії та методології науки Київського національного університету  
ім. Т. Шевченка В. Л. Чуйко



Серія “Філософія”. Випуск 8. 123

УДК 1 (091)

Ірина Лященко 

ЕЛІТАРНА КУЛЬТУРА ХХ СТОЛІТТЯ:  
ПРОБЛЕМА ВИЗНАЧЕННЯ, СОЦІОКУЛЬТУРНІ 

ПЕРЕДУМОВИ ТА ОСНОВНІ ЕТАПИ  
ЇЇ ФОРМУВАННЯ І РОЗВИТКУ

У статті осмислюються проблеми визначення елітарної 
культури як суспільного феномену і дослідженню особливостей 
її функціонування у ХХ ст. Аналізуються деякі концепції, які роз-
глядають зазначений феномен у контексті міждисциплінарних 
досліджень. 

Ключові слова: еліта, елітарна культура, соціум, “високе 
мистецтво”, масова культура. 

Lyashenko I. Elite culture of XX century: the problem of 
definition, socio-cultural background and main stages of its 
formation and development

The article is devoted to the problem of definition of elite culture as a 
social phenomenon and to the investigation of the features of its functioning 
in the XX century. The author analyses some conceptions dealing with 
this phenomenon in the context of interdisciplinary investigations. 

Key words: elite, elite culture, society, “high art”, mass culture. 

Лященко И. Элитарная культура XX века: проблема опре
деления, социокультурные предпосылки и основные этапы ее 
формирования и развития

В статье осмысливаются проблемы определения элитарной 
культуры как социального феномена и исследованию ее функ-
ционирования в XX веке. Анализируются некоторые концеп-
ции, которые рассматривают данный феномен в контексте 
междисциплинарных иссследований. 

Ключевые слова: элита, элитарная культура, социум, 
“высокое искусство”, массовая культура. 

Звертаючись до розгляду таких понять, як “еліта”, “елітний”, 
“елітарний” та споріднених з ними, маємо констатувати, що їх ви-
користання в повсякденному дискурсі є доволі розповсюдженим, 
плутаним, а часом й не достатньо обґрунтованим. Це призводить до 
того, що зміст цих слів певним чином “стирається”, а іноді майже 

© Ірина Лященко, 2011



Наукові записки124

втрачається. Не менше розбіжностей спостерігається у вживанні по-
няття “елітарна культура”. У цій роботі ми зробимо спробу досліди-
ти феномен “елітарної культури” в широкому історико-культурному 
контексті і виокремити основні сутнісні характеристики зазначеного 
суспільного явища. 

У широкому смислі елітарною культурою називають культуру 
особливого шару суспільства – так званої “еліти”. Напевно, найбільш 
поширеним є розуміння елітарної культури як субкультури “приві-
лейованих груп суспільства, що характеризується принциповою за-
критістю, духовним аристократизмом і ціннісно-смисловою самодос-
татністю” [9, с. 554]. В сучасному соціумі, зокрема в українському, 
використання терміна “еліта” стосовно соціальної групи (або груп), 
що є наділеною особливими духовними властивостями, потребами, 
вимогами [9] видається справою досить складною. І хоча проблема 
пояснення поняття “еліти” не є безпосереднім предметом нашого до-
слідження, необхідним видається виділення деяких основних його 
характерних ознак. В соціумі зазвичай розрізняють декілька “еліт”, 
причому вони не завжди збігаються з верхівкою суспільства, кожен 
соціально та політично значимий шар може утворювати власну еліту 
[1]. Відмінною рисою еліти є також найбільша в порівнянні з іншими 
здатність до духовної діяльності, найбільші інтелектуальні, емоційні, 
естетичні здібності. Еліта є основним творцем культурних цінностей 
і забезпечує соціальний прогрес. Саме тому художня культура має 
бути орієнтованою на її потреби [9]. 

В такому контексті елітарною можна вважати культуру, яку в ши-
рокому сенсі можна назвати “класичною”, “традиційною”, культу-
ру рафіновану, “аристократичну”. Значення класичної культури для 
функціонування суспільства важко переоцінити. Адже “трансляція 
від покоління до покоління змісту традиції можлива тому, що існують 
певні історичні взірці, тобто “класичне”. Класична норма вирізняєть-
ся на тлі усвідомленого занепаду та історичної дистанції. . Класичне, 
як слушно зауважує Гадамер, є, безумовно, поза часом” [3, с. 127]. 

Крім того, елітарною зазвичай називають культуру, до якої нале-
жить весь модернізм у мистецтві. Модернізм – термін узагальнюючо-
го типу, означає множинність несхожих один на одного різнорідних 
та суперечливих художніх напрямів мистецтва XX століття з несхо-
жими художньо-естетичними платформами, але з принциповою філо-
софсько-світоглядною спільністю. Він об’єднує зокрема кубізм, екс-
пресіонізм, абстракціонізм, сюрреалізм тощо. Пізніше до елітарного 
мистецтва приєднується мистецтво авангарду. Цей культурний рух 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 125

проявляв себе у мистецтві, передусім у музиці насамперед як своєрід-
на реакція на науково-технічну революцію, яка викликала прагнення 
музикантів відповідати “духові часу”. По суті, цей культурний фено-
мен у багатьох своїх проявах являв собою “культуру заради культу-
ри” (В. Кузен) та ідеологічно і практично протистояв масовому мис-
тецтву. Але в подальшому виявилися суттєві внутрішні протиріччя, 
які стали доказом, що авангард набагато ближче до масової культури, 
ніж це здавалося із самого початку. 

І хоча культура “класична”, культура модернізму, культура “аван-
гардна” є абсолютно різними, унікальними і самостійними феноме-
нами, вони виявляють низку тотожних структур, механізмів, прин-
ципів функціонування, які і дозволяють щодо них використовувати 
узагальнюючий термін – “елітарна культура”. 

“Культура меншості”, “елітарна” (або “висока”) культура є склад-
ним культурним явищем, унікальним, неповторним, у певному сенсі 
“обмеженим”. А значить, їй доводиться використовувати напрацьо-
вану протягом століть систему певних механізмів самозбереження. 
Серед провідних механізмів можна зазначити такі:

– освоєння нових соціальних та мислених реалій як культурних 
феноменів або, навпаки, неприйняття будь-чого нового і “збережен-
ня” вузького кола консервативних цінностей та норм;

– включення свого предмету в несподіваний ціннісно-смисловий 
контекст, що надає інтерпретації неповторний і навіть виключний 
зміст;

– створення нової, часом ускладненої культурної семантики, що 
вимагає від адресата спеціальної підготовки та широкого культурно-
го кругозору;

– вироблення особливої культурної мови (коду), що є доступним 
лише вузькому колу поціновувачів і є покликаним ускладнити кому-
нікацію, висунути смислові перешкоди звичайному мисленню, яке 
виявляється в принципі нездатним адекватно осмислити елітарну 
культуру, “розшифрувати” її смисли;

– використання підкреслено суб’єктивної, індивідуально-творчої, 
“відстороненої” інтерпретації звичайного і звичного, що наближає 
культурне освоєння реальності суб’єктом до мисленого експерименту 
над нею і часто заміняє відображення дійсності в елітарній культурі її 
перетворенням, наслідування – деформацією, проникнення в зміст – 
домислюванням і переосмисленням даності. Завдяки своїй смисловій 
“вузькості”, “закритості” елітарна культура перетворюється нерідко 
в різновид (або подібність) таємного, сакрального. Езотеричного зна-



Наукові записки126

ння, яке виступає як табу для решти маси, а її носії перетворюються 
в своєрідних “служителів культу”, “хоронителів таємниці”, “жерців” 
свого знання [9]. Такими “жерцями знання” можна вважати, напри-
клад, Арнольда Шенберга або Олівьє Мессіана та інших композито-
рів XX століття, чий музичний стиль мав виняткову унікальність і 
складність, що перешкоджало адекватному сприйняттю їх творчості 
і, як наслідок, популярності серед аматорів; 

– елітарна культура апелює до вибраної меншості своїх суб’єктів, 
які, як правило, виступають одночасно і як її творці, і як її адреса-
ти. Принаймні коло тих і інших майже співпадає. Подібна ситуація 
рельєфно окреслюється, зокрема, в сучасній українській академічній 
музиці, де молоді композитори як правило пишуть твори з урахуван-
ням власних виконавських можливостей. 

Отже, елітарна культура свідомо і послідовно протистоїть культурі 
більшості, або масовій культурі в широкому сенсі. Крім того, елітарна 
культура як феномен XX століття потребує постійного контексту ма-
сової культури, оскільки ґрунтується на механізмі відштовхування від 
цінностей і норм, що прийняті в масовій культурі, на руйнуванні сте-
реотипів і шаблонів “культури мас”, на демонстративній самоізоляції. 

Роблячи історичний дискурс до витоків елітарної культури, можна 
вважати, що її зародження пов’язано з появою самої людини. Адже 
вже в первісному соціумі жерці, волхви, чародії, вожді стають при-
вілейованими володарями особливих знань, які не можуть і не пови-
нні виступати для загального, масового користування. Подібний тип 
взаємин можна простежити на різних історичних етапах у спільно-
тах релігійного спрямування (конфесії, ордени, братства та секти); 
спільнотах, що є близькими релігійним, але носять секуляризаційний 
характер (наприклад, масонський рух); цеховому русі середньовічної 
доби, зібраннях, школах, вченнях різноманітного звучання. 

На нашу думку, А. В. Кукаркін, влучно застосувавши в досліджен-
ні поняття “розвага”, тим самим розглянув його як вузловий момент, 
з якого розпочинається справжня історія антиномії “масова – елітар-
на культура”: “Основна дилема людського існування (окрім потреб 
“біологічного та матеріального виживання”) – як прожити відрізок 
життя, який не зайнятий сном та роботою, – знайшла своє класичне 
відображення ще у роботах Монтеня і Паскаля” [8, с. 14-15]. Розвага, 
відволікання і, зрештою, самообман – ці поняття, що обговорюються 
в роботах Монтеня в XVI ст. і які вважає загрозою для духовного 
світу людини Паскаль у столітті XVII – ось смислова точка, що задає 
відлік сучасній проблемі задовго до її появи. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 127

Соціум минулих століть, що являв собою в кожному історичному 
проміжку ієрархічно неоднорідний організм, завжди мав свою “еліту” 
та “масу”, але їх інтереси і, зрештою, культурні вподобання ніколи не 
збігалися. Еліта хіба задля розваги інкогніто відвідувала свята “чер-
ні”, але не привносила їх смаки у “високе мистецтво” (інколи опосе-
редковано). Але соціальне “зближення” полярних класів, що відбува-
ється внаслідок невідворотних соціальних перетворень, призводить 
до нового культурного явища. “В епоху феодалізму держава і церква 
регламентували дозвілля за допомогою цілої системи правил, твер-
до встановлених для кожного стану. Між елітою та масами не було 
жодних точок зіткнення у сфері культурних інтересів. . Розбіжності 
виникли тоді, коли “два класи” зіткнулися” [8, с. 17]. Очевидно, що 
принаймні одна з причин виникнення елітарної та масової культури 
полягає в появі “середнього класу”. Тому проблема про загрозу по-
пулярної культури постала у XVIII столітті [8, с. 17]. 

Але поняття “елітарна культура” в сучасному звучанні постає 
лише у XIX столітті у фундаментальних дослідженнях, присвячених 
аналізу стану сучасної культури. Так, А. Шопенгауер у роботі “Світ 
як воля і уявлення” закладає фундамент елітарної концепції культу-
ри, згідно з якою все людство поділено на “людей генія” (здатних до 
естетичного споглядання та художньо-творчої діяльності) та “людей 
пожитку, користі” (орієнтованих лише на суто практичну, утилітарну 
діяльність). 

Особливе місце в філософських роздумах Шопенгауера займає по-
стать митця, художника, творця, який має вроджену здатність гли-
боко пізнавати сутність речей і примушує нас дивитися на світ його 
очима. Філософ вважає, що для нього є характерним “аристократич-
ний образ думки, який вірить у рабство і різні ступені залежності як у 
основну умову вищої культури” [17, с. 366]. 

Деякі спостереження Шопенгауера підхоплює Ф. Ніцше у своїх 
основних роботах (“Людське занадто людське”, “Весела наука”, “Так 
говорив Заратустра”). Виступаючи проти “омасовлення” культури, 
Ніцше формулює свою елітарну концепцію “надлюдини” – “генію 
культури” не тільки усе дозволено, але й належить право на красу і 
прекрасне, адже ця людина володіє унікальною естетичною сприй-
нятливістю. 

У роботі “По той бік добра і зла” Ніцше зокрема говорить: “Те, що 
слугує за їжу або за втіху вищому роду людей, має бути майже отру-
тою для занадто відмінного від них нижчого роду. .” [11, с. 88-89]. 
Масу “маленьких людей” Ніцше “вигадливо” називає – “чернь”, “по-



Наукові записки128

лукровки”, “варвары”, “плебеи”, “стадные животные”, “назойники”, 
“грубые зрители”, “умственный полусвет”. Таким чином, у нас не за-
лишається сумнівів, на чиєму боці знаходиться співчуття філософа. 
На відміну від маленьких людей, Ніцше (як і Шопенгауер) називає 
генія “істотою, яка творить або народжує...”, тобто істотою, яка здат-
на до творчості [11, с. 159]. 

Ніцше дає виразну характеристику своєму фавориту – людині “ви-
щого ґатунку”: “найвеличніший той, хто може бути найсамотнішим, 
найприхованішим, найнесхожішим на всіх, – людина, що стоїть по 
той бік добра і зла, пан своїх чеснот, володар величезного запасу 
волі; ось, що має називатися величчю: здатність відрізнятися такою 
ж різнобічністю, як і цілісністю, такою ж широтою, як і повнотою” 
[11, с. 172]. Ніцше твердить, що світ, у якому відбувається зрівнян-
ня посередніх людей, сам сприяє виникненню видатних людей [11, 
с. 202]. О. Шпенглер у своїй роботі “Закат Європи” дає ґрунтовну ха-
рактеристику європейської культури від найдавніших часів до сучас-
ного мислителю XIX століття. У його відомій антиномії – культура 
та цивілізація – пошуки та експерименти митців кінця XIX – початку 
XX століття займають “нішу” занепаду, згасання, вмирання культури, 
яка, таким чином, перетворюється на цивілізацію [18, с. 163]. А зна-
чить, всі творчі здобутки найближчого періоду – чи то більш демо-
кратичного спрямування, чи то “рафінованої” меншості – приречені 
на однакову невтішну долю забуття, духовної “порожності”, “несер-
йозності”, “на службі у тієї абстракції, що репрезентує могутність ци-
вілізації, – грошей” [18, с. 168]. 

Крім того, Шпенглер розглядає в своєму фундаментальному до-
слідженні дві мови, дві “експресіі” будь-якого мистецтва. Це – імі-
тація та орнамент [18, с. 355]. “Наслідування це лише говоріння, чиї 
засоби народжені потребами моменту і не повторюються; орнаменти-
ка ж користується відокремленою від процесу мовою, певною скарб-
ницею форм, що є довговічними і не піддаються свавіллю окремої 
людини” [18, с. 357]. Сутність імітації в тому, що кожне “повторен-
ня” (музичного твору, драми, танцю) виявляється чимось новим та 
іншим (чи не так відбувається, наприклад, з творами Й. С. Баха, які 
до сьогодні залишаються живими?!). “... наслідування одухотворяє і 
оживотворяє, орнамент чарує і вбиває” [18, с. 359]. Якщо розвинути 
цю влучну думку Шпенглера, на нашу думку, тут ми стикаємося з 
одним із глибинних визначень мистецтва “класичного”, по суті, “елі-
тарного”, що будується на імітації – животворній і одухотвореній, 
та мистецтва “популярного”, тобто “масового”, яке в основі своїй 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 129

орнаментальне – опосередковане, зовнішнє, наглядне, але позбавлене 
фундаментальності й істинності. П. Сорокін в роботі “Криза нашого 
часу” робить ретельний аналіз культурної ситуації західноєвропей-
ського суспільства XX століття. Крім глибокого, часом дотепного 
визначення напряму культури, який у подальшому розглядається як 
“масова культура”, дослідник звертає увагу ще на низку характерних 
ознак “мистецтва не для всіх”, яке є прерогативою “маленької купки 
старомодних диваків” [15, с. 451]. 

Очевидно, що як “елітарна культура” у Сорокіна виступають твор-
чі звершення модерністів, яким вчений явно симпатизує. Модерністи 
протестують – фундаментально і досить успішно. Саме це, на думку 
культуролога, призводить до складностей, хитрувань. Звідси – “не-
прийняття” і “нелегкотравність”, що є незвичним для публіки [15, с. 
461]. Сорокін розмірковує, чи є модернізм новою, органічною фор-
мою мистецтва Заходу, якому належить панувати останні десятиліття 
і століття. Але це питання залишається без відповіді. 

Історик культури, Йоганн Гейзінга в “Homo Ludens” теж не оми-
нає проблеми сучасної культури. Зокрема, він торкається, певною 
мірою, причин розповсюдження “культури мас”. Розмірковуючи про 
мистецтво, Гейзінга простежує тенденцію, що намічається з епохи 
Ренесансу, – чітке розмежування на камерні жанри (покликані задо-
вольнити особисті естетичні потреби) і “публічні форми мистецтва” 
[4, с. 228]. Крім того, дослідник звертає увагу на важливий момент в 
контексті проблематики нашої роботи – з XIX століття (“значною мі-
рою завдяки фотографічному репродукуванню”) поціновування мис-
тецтва охопило широкі маси “просто письменних людей”. 

Але Гейзінга, який вважає, що головною ознакою справжнього 
мистецтва є ігровий складник, розглядає і протилежний аспект про-
блеми сучасної культури – мистецтво “втаємничених” [4, с. 229]. До-
слідник говорить, що “митця мають за такого, хто стоїть високо над 
рівнем простих смертних. Він – істота вищого порядку… Аби мати 
змогу повною мірою заживати цю свою виняткову зверхність, він по-
требує аудиторії шанувальників або ж кола однодумців, які з більшим 
розумінням проливали б потрібну шану, ніж широка публіка з її пус-
топорожньою тріскотнею. Сьогочасному мистецтву, як і споконвіку, 
необхідний певний езотеризм. А в основі всякої езотеричності лежить 
домовленість: ми, втаємничені, умовляємося тлумачити таку й таку 
річ так і отак… Всюди, де трапиться пароль, що закінчується на – ізм, 
ми можемо бути певні: це – слід, який веде до ігрової спільноти” [4, 
с. 229]. 



Наукові записки130

Отже, тут Гейзінга ясно говорить про мистецтво “істот вищого по-
рядку”, які мають своє спілкування, свою спільноту, свою мову, зна-
ки, які в XX столітті, насамперед, пов’язані з найрізноманітнішими 
“– ізмами”, найбільш яскраві з яких прийнято об’єднувати терміном 
“авангард”. А значить, історик культури явно дає тут опосередковану 
характеристику мистецтву обраних, мистецтву еліти. 

Говорячи про проблеми культури, слід звернути увагу насамперед 
на творчість Х. Ортеги-і-Гассета. Ми знаходимо в його творчості ре-
тельний аналіз обох культурних явищ, що зазвичай протиставляють 
в сучасній культурі, – поняття “маси, масової культури” і поняття 
“культури нової”, “культури непопулярної”. 

У XX столітті починає панувати усереднений стандарт і приміти-
візм мислення людини “масового суспільства” (“суспільства маси” – 10,  
с. 15). Цій проблемі присвячена книга іспанського філософа, що при
несла йому світове визнання, – “Бунт мас”. У ній філософ протипоста-
вив духовну еліту, яка творить культуру, масі людей, що задовольняєть-
ся примітивними, стандартними поняттями та уявленнями. Х. Ортега 
вирізняє “справжнього шляхтича чи людину зусилля” [13, с. 52], при-
чому заключає, що звичайна маса і “добірні люди” змішані в одне ціле. 
Мова йде про людей звичайних і визначних. Але головне, що визна-
чні люди теж утворюють масу, але більш закриту, інертну, напружену, 
не зрозумілу іншим [13, с. 50-53]. Таким чином, Х. Ортега-і-Гассет дає 
певний опис сучасної “еліти”. Крім того, зустрічаємо тут поняття “ста-
рої шляхти”, що має неодмінно виродитися, як певний анахронізм, не 
здатний до життя [13, с. 74-75]. Можна стверджувати, що мова йде тут 
про традиційну, “класичну” частину сучасного суспільства з її відмира-
ючими атрибутами, в тому числі і своєю культурою. 

Важливим з точки зору проблеми нашої роботи є і дослідження Ор-
теги “Дегуманізація мистецтва”, в якій філософ дає вичерпну харак-
теристику новому мистецтву, що є “непопулярним”: “Будь-який його 
витвір автоматично справляє досить цікавий соціологічний вплив на 
публіку. Він ділить її на дві групи: одну, дуже маленьку, складає не-
велика кількість прихильників; іншу, велику, – ворожа більшість… 
утворюючи дві антагоністичні групи з безформної маси юрби, роз-
межовуючи масу на дві різні касти” [13, с. 239]. “Звиклі до вищості в 
усьому, маси відчувають себе ураженими в своїх “людських правах” 
новим мистецтвом – мистецтвом привілейованим, мистецтвом витон-
чених почуттів та інстинктивного аристократизму” [13, с. 240]. А це 
означає, що нове мистецтво початку XX століття і виступає контраст-
ним до “масового”, тобто є “елітарним”. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 131

Г. Маркузе створив унікальне дослідження сучасного суспіль-
ства – “Одномірна людина”. Високе мистецтво, на думку мислите-
ля, покликане змінити жорстоку реальність: “Досягнення і невдачі 
сучасного суспільства позбавили високу культуру її попереднього 
значення. Прославлення автономної особистості, гуманізму, трагіч-
ного та романтичного кохання, вочевидь, було ідеалом лише для про-
йденого етапу розвитку. . сьогодні людина… зрадила надію і погу-
била істину, які зберігалися в сублімаціях високої культури. Висока 
культура завжди знаходилася у протиріччі з соціальною дійсністю, і 
насолода її дарами та ідеалами була доступна лише для привілейова-
ної меншості. Ліквідація двохмірної культури відбувається не за по-
середництвом заперечення і відкидання “культурних цінностей”, але 
й за посередництвом їх повного вбудовування затверджений порядок 
і їх масового виробництва, і демонстрації” [10, с. 72-73]. Цей процес 
Маркузе називає “репресивною десублімацією”. Протиставлення ви-
сокого мистецтва проблемам реального життя, його відокремленість 
і певна замкненість – все це, на думку Маркузе, складає “Велику Від-
мову” [10, с. 82]. Справжня культура втрачає свою істинну суть і по-
кликання, а значить, ситуація здається нерозв’язаною. 

Окрему групу досліджень складають так звані класичні теорії 
політичної еліти: “У концепціях елітизму В. Парето, Р. Міхельса та  
Г. Моски стає домінуючою ідея про те, що єдиною надією на поряту-
нок культури від омасовлення є елітарна культура і еліта як її суб’єкт” 
[7, с. 40]. 

В контексті української філософської думки виділяються ідеї елі-
тарності В. Липинського та Д. Донцова, що виступали умовою від-
родження нації. Крім зазначених вище, слід виділити ще низку харак-
терних ознак елітарної культури, які виділяють сучасні культурологи 
і філософи:

– елітарну культуру називають ще й “етичною” (А. Швейцер,  
Й. Хейзінга), протиставляючи етичну та неетичну культури і висуваю
чи як системно-утворюючий чинник мораль [2, с. 110]. Творець та 
адресат елітарної культури – людина моральна;

– духовним “фундаментом” елітарної культури виступає жорстка 
система морально-етичних чинників та цінностей. Зрозуміло, що в ді-
ючій моралі елітарного мистецтва виступають так звані “абсолютні”, 
“вічні” цінності, які і створюють унікальний характер його творів;

– елітарну культуру супроводжує “відчуження”, що уособлює роз-
рив колись синкретичної культури, невідворотній поділ на “вищу” 
(професійну, вчену, ту, що артистично індивідуалізується) та “низо-



Наукові записки132

ву” (“народну”, “фольклорну”, “масову”) культури [12, с. 23]. Сюди ж 
можна додати і аспект “відстороненості”, “презирства” до тих, хто не є 
“вищим” (Ніцше називає це “великим презрением” – цит. за 14, с. 76);

– важливий, але неоднозначний аспект проблеми елітарної куль-
тури – категорія “свободи”. Традиційно вважають, що в контексті ма-
сової культури людина втрачає індивідуальність і свободу у виборі 
культурних орієнтирів. Людина еліти сама себе створює, самоудоско-
налюючись, розширюючи широке коло своїх знань, відчуттів, прин-
ципів. А значить, вона вільна у цьому невпинному якісному русі. Але 
і в межах закритого (в багатьох сенсах) елітарного мистецтва осо-
бистість підкоряється певним правилам та законам. Отже, чи є вона 
вільною? Окрема тема в межах цієї проблеми – свобода, що межує із 
вседозволеністю та епатажністю у мистецтві модерну (та й постмо-
дерну теж);

– ще один цікавий аспект “культури не для всіх” – присутність по-
няття “катарсису”, яке відоме в культурі з античних часів. Очищення 
душі; переживання сильних емоцій через трагічне, небуденне, чут-
тєве; як результат, “переродження”, удосконалення людської душі. 
Звичайно, це перелік рис проявів “високого мистецтва”. Можемо зна-
йти безліч геніальних творів мистецтва, що побудовані з урахуванням 
насамперед цього чинника. Але в XX столітті катарсис проникає і в 
масове мистецтво, хоча, на нашу думку, і функціонує тут дещо в ін-
шій площині. Хоча “формально масова культура, особливо її екранна 
індустрія, сповна відповідає аристотелівському опису трагічного ка-
тарсису” [16, с. 106]. 

Як бачимо, спроба визначення та виявлення сутнісних ознак елі-
тарної культури є вкрай складною, неоднозначною. Можна впевнено 
твердити, що феномен елітарної культури не є достатньо вивченим, і 
його структура та характерні риси не є сформульованими остаточно 
на сьогодні. 

Але при цьому варто окреслити ще один важливий аспект названої 
проблеми – особливості функціонування елітарної культури в контек-
сті соціуму. Звернемо увагу на деякі з проявів цього питання. 

Цікава і широко освітлена проблема в аналізі елітарної культури – 
розгляд феномену тоталітарної культури, про який ми вже згадували 
вище. XX століття – це доба тоталітаризму, політичних режимів, що 
існували і продовжують існувати і в наш час, які функціонують на 
основі тотальної влади на рівні як інститутів влади, так і на рівні сві-
домості людей [9]. Але тут виникають певні протиріччя. Тоталітарна 
культура є, по суті, культурою масовою і культурою мас. Але за по-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 133

ходженням вона бере свій початок у культурі елітарній. Зокрема, такі 
філософи та соціально-політичні діячі як Ніцше, Шпенглер, Вейнін-
гер та інші, які попередили та наблизили до реальної влади німецький 
нацизм, належали, безумовно, до елітарної культури і були в певних 
випадках викривлено і спотворено інтерпретовані “адептами” фа-
шизму, примітизовані, спрощені до схем та демагогії. Подібні явища 
можемо віднайти і в площині комуністичного тоталітаризму. Адже 
соціалізм (комунізм), зокрема в Росії, будували переважно високоін-
телектуальні, розвинені, “рафіновані” особистості, представники по-
літичної та культурної еліти свого часу. Тоталітаризм як соціокуль-
турна система був породжений елітарною культурою, в її надрах, її 
представниками і пізніше був лише екстрапольований на масове сус-
пільство. Саме колективне, масове, “загальне” стало мірилом духо-
вної ситуації радянської епохи. Індивідуальне, унікальне, небезпечне 
для самозбереження і “правильного” розвитку “радянської культури” 
безжально заперечувалося, відкидалося, знищувалося. Таким чином, 
в межах тоталітарної культури елітарна виступає першопочатком, по-
тім універсалізується, абсолютизується і упроваджується в масову 
свідомість і суспільство, набуваючи кардинально нових, деформова-
них, протилежних початку форм. 

Цікаво звернути увагу на метаморфози елітарної культури в ме
жах так званого “соціалістичного реалізму” (як відомий зразок тота-
літарного режиму). Художня продукція радянської епохи поступово 
набуває стильової нейтральності. Спостерігається “безстильність”, 
“сірість соцреалізму” [5, с. 174], що створює певні кліше, штампи, що 
позбавляють людину індивідуальності. 

Унікально взаємодіють елітарна та масова культури в культурі 
постмодерну. Наприклад, у межах такого раннього феномену по-
стмодернізму, як поп-арт, відбувається елітаризація масової культу-
ри і водночас – омасовлення елітарності [5]. В культурній парадигмі 
постмодерна компоненти елітарної та масової культур використову-
ються рівною мірою як амбівалентний ігровий матеріал, а смисловий 
бар’єр між масовою та елітарною культурами виявляється принципо-
во розмитим та знятим. У цьому випадку розмежування цих культур-
них феноменів втрачає сенс і залишається для підготовленого слуха-
ча лише грою, алюзією. 

Крім вищезазначеного, слід звернути увагу ще на низку важливих 
для соціуму характеристик і особливостей функціонування елітарної 
культури:

1. Головна функція елітарної культури в соціокультурному про-



Наукові записки134

сторі – інновативна, продукування нового [7, с. 113], що є одним із 
важливих чинників, які забезпечують динаміку культури. 

2. Нове, створене в межах творчості елітарного мистецтва, адапту-
ється за допомогою механізмів масової культури і доноситься таким 
чином (в адаптованому, доступному вигляді) до реципієнта. 

На терені країн пострадянського простору, зокрема в Україні, на-
слідки співвідношення масової та елітарної культур почали виокрем-
люватися і усвідомлюватися протягом останніх 10-15 років. В укра-
їнському соціумі прояви “культури мас” та “високого мистецтва” 
в ракурсі соціально-політичного самовизначення, напевно, почали 
спостерігатися навіть пізніше. Найбільш складним аспектом названої 
проблеми в контексті української культури, на нашу думку, є відсут-
ність масової та елітарної культури національного зразку. Український 
народ активно споживає продукт американського та європейського 
маскульта передусім за посередництвом російської культури, що є 
найближчою та найвпливовішою для України протягом довшого іс-
торичного проміжку. Зразків справді українського маскульту, як і про-
дукту української елітарної культури, наше суспільство поки-що не 
має. Цей факт не несе в собі ані позитивного, ані негативного на сьо-
годні “звучання”. В контексті складного процесу становлення автоно-
мії українського соціуму (на всіх рівнях) сучасні культурні феномени 
теж знаходяться поки що у стані створення. Певні здобутки у різних 
галузях культури, зокрема музичної, ми вже маємо. Ретельному аналі-
зу цих надбань необхідно присвятити окреме дослідження. 

На наш погляд, слід пам’ятати, що незважаючи на докорінні від-
мінності, сьогоднішня ситуація в українській культурі (як і в масшта-
бі світового культурного простору) вимагає нових шляхів подолання 
конфліктності, відокремлення людей у соціумі. В добу зростаючої 
глобалізації вимальовується єдина альтернатива складній картині 
культурного життя людства. Ця альтернатива полягає у вмінні синте-
зувати дві фундаментальні тенденції: збереження унікальності куль-
турних систем та рух до синтезу культур з метою формування єдиної 
світової культури. І сьогодні, як показують спостереження, культура 
розвивається саме в цьому напрямку. Можна погодитися з пошире-
ною думкою, що ці процеси будуть пов’язані передусім з появою в 
суспільстві нової особистості, яка сприймає протиріччя сьогодення не 
як трагедію, але як стимул для розгортання творчого процесу [6, с. 36]. 

Література:
1. Баранцева К. К. Еліта як духовно-інтелектуальний феномен (соціаль-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 135

но-філософський аналіз) / автореферат дисертації на здобуття наукового 
ступеня кандидата філософських наук, Ін-т філософії ім. Г. С. Сковороди 
НАН України. – К., 2001. – 20 с. 

2. Воронцов Б. Н. Феномен массовой культуры: этико-философский 
анализ // Философские науки. – 2002. – № 3. – С. 110-123. 

3. Гатальська С. М. Філософія культури. Підручник. – К. : Либідь,  
2005. – 328 с. 

4. Гейзінга Йоган. Homo Ludens / [пер. з англ. О. Мокровольського]. –  
К. : Основи, 1994. – 250 с. 

5. Гуревич П. С. Страх – молитва души // Философские науки. – 1992. – 
№ 2. – С. 89-100. 

6. Козлова О. Н. Духовная культура современного общества // Социаль-
но-политические науки. – 1991. – № 10. – С. 30-37. 

7. Костина А. В. Соотношение традиционности и творчества как основа 
социокультурной динамики. – М. : Книжный дом “ЛИБРОКОМ”, 2010. – 
144 с. 

8. Кукаркин А. В. Буржуазная массовая культура: теории. Идеи. Разно-
видности. Образцы. Техника. Бизнес. – М. : Политиздат, 1985. – 399 с. 

9. Культурология: XX век: Словарь. – Санкт-Петербург: Университет-
ская книга, 1997. – С. 554-560. – Режим доступу : library@countries. ru.

10. Маркузе Герберт. Одномерный человек. – М. : “REFL-book”,  
1994. – 368 с. 

11. Ницше Ф. По ту сторону добра и зла; Казус Вагнер; Антихрист; Ecce 
Homo: Сборник / Пер. с нем. – Мн. : ООО “Попурри”, 1997. – 544 с. 

12. Орлов В. Н., Карпухин О. И. Культура и отчуждение // СОЦИС. – 
1990. – № 8. – С. 22-29. 

13. Ортега-і-Гасет. Вибрані твори / Перекл. з іспанської В. Бургардта. – 
К. : Основи, 1994. – 420 с. 

14. Синеокая Ю. В. Проблема сверхчеловека у Соловьева и Ницше // 
Вопросы философии. – 2002. – № 2. – С. 69-79. 

15. Сорокин П. А. Человек. Цивилизация. Общество / Общ. ред., сост. и 
пред. А. Ю. Согомонов: Пер. с англ. – М. : Политиздат, 1992. – 543 с. 

16. Шестаков В. П. Катарсис: от Аристотеля до хард-рока // Вопросы 
философии. – 2005. – № 4. – С. 95-106. 

17. Шопенгауэр А. О четверояком корне... мир как воля и представление / 
пер. с нем.  Ин-т философии. –  Т. 1 : Критика кантовской философии. – М. : 
Наука, 1993. – 672 с. 

18. Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии мировой истории. 
1. Гештальт и действительность / Пер. с нем., вступ. ст. и примеч. К. А. Сва-
сьяна. – М. : Мысль, 1993. – 663 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, ректор Криво-
різького державного педагогічного університету Я. В. Шрамко



Наукові записки136

УДК 111. 852:008

Наталія Баранова 

ЕСТЕТИЧНИЙ ВИМІР ДУХОВНОСТІ  
УКРАЇНСЬКОЇ КУЛЬТУРИ

У статті акцентується увага на тому, що дослідження 
основ духовності української культури вимагає розгляду бага-
тьох фундаментальних естетичних проблем. Особливої уваги 
заслуговує проблема трансляції в історичному часі естетичних 
форм і символів національної культури, а також визначення при-
чин, які обумовили їх функціонування (життєві умови, душевні 
сили, духовні потреби тощо). 

Ключові слова: естетичне, естетизм, культура, національна 
культура, національне, ідентичність, самоусвідомлення. 

Barаnova N. The aesthetical dimension of the spirituality of 
Ukrainian culture

The author accentuates attention at the fact that studying of 
Ukrainian culture demands consideration of many principal aesthetic 
problems. Particular attention deserves of transmission of aesthetic 
forms and symbols of national culture in historical time and also 
identification of reasons, which conditioned their functioning (living 
condition, spiritual strength, spiritual needs). 

Key words: aesthetic, an aesthetics, culture, national culture, 
national, identity, self-comprehension. 

Баранова Н. Эстетическое измерение духовности украин-
ской культуры

В статье акцентируется внимание на том, что изучение 
основ духовности украинской культуры требует рассмотрения 
многих фундаментальных эстетических проблем. Особого внима-
ния заслуживает проблема трансляции в историческом времени 
эстетических форм и символов национальной культуры, а так-
же определение причин, которые обусловили их функционирование 
(жизненные условия, душевные силы, духовные потребности и т. п.). 

Ключевые слова: эстетическое, эстетизм, культура, нацио-
нальная культура, национальное, идентичность, самопознание. 

Початок нового століття, а разом з ним і тисячоліття, провокує до 
активного пошуку нових парадигм розвитку як людства в цілому, так 
і конкретної спільноти – української. Позитивним моментом рефлек-

© Наталія Баранова, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 137

сивних розмислів у цьому контексті є широкомасштабне осмислення 
вже набутого досвіду та спроба актуалізації найперспективніших те-
оретичних світових та вітчизняних напрацювань. 

Активізація культуротворчого процесу в Україні й загалом у сві-
ті, стратегія відродження національної культури диктує необхідність 
нагального розв’язання комплексу завдань, які стосуються творення, 
збереження, поширення та засвоєння духовних надбань нації. 

Українську культуру не можна обмежувати якимись рамками. Її 
необхідно розглядати як цілісну систему, багатогранність і різнобіч-
ність якої дозволяє нам глибше зрозуміти особливості етнічного сві-
тосприйняття та світорозуміння. 

За умов, що склалися, звернення до феномену української культури 
уявляється продуктивним як з огляду на необхідність формування на-
ціональної самосвідомості, відродження “душі народу”, так і створен-
ня довгострокової національної стратегії, пошуків шляхів та засобів 
подолання духовної кризи. Для реалізації цих важливих програм може 
бути корисним аналіз впливу естетичних реалій на осмислення та від-
родження української культури. Цей вплив є настільки очевидним і 
масштабним, що нехтування ним є, на наш погляд, недалекоглядним і 
безвідповідальним. Тому прагнення осягнути сутність феномену укра-
їнської культури на сучасному рівні без урахування всього розмаїття 
чуттєвого світу людини уявляється не дуже перспективним. 

Українська культура складається з компонентів, які, незважаючи 
на всю різноплановість, синтезуються в органічну й досить динаміч-
ну цілісність, яка об’єктивно характеризує історичну спільноту лю-
дей з усіма її специфічними проявами. Ці компоненти корелюють між 
собою та багато в чому зумовлюють персональну “фізіономіку” нації, 
навіть визначають її подальшу долю. 

Періодично відбувається процес входження людини в естетичне 
буття. Його суспільну роль не слід ні ігнорувати, ні перебільшува-
ти. Крім того, у контексті естетичного аналізу стають зрозуміліши-
ми складні, майже невловимі для інших підходів ознаки української 
культури в усьому діапазоні її предметних і духовних виявів. При-
чому це стосується і ретроспективи, і сучасності, і футурологічних 
тенденцій розвитку цієї культури. 

Крім цього, естетичні реалії національної культури дають мож-
ливість розглянути широкий спектр проблем духовного характе-
ру, наблизитися до адекватного розуміння смислу й естетики буття 
українців. Домінантою стає орієнтація на повернення від надмірно 
зараціоналізованого, об’єктивістського та технократичного світоба-



Наукові записки138

чення до конкретної живої людини, реального, а не надуманого буття, 
у сферу чуттєвого світу. Естетичне обумовлює специфіку існування 
феномену української культури як відкритого діалогу, як явища прин-
ципово полемічного, як проблемного та дискусійного поля, у межах 
якого взаємодіють різні творчі концепції, течії та точки зору. 

Осмислення української культури як естетичного феномену ще не 
було предметом цілісного дослідження у філософській, культуроло-
гічній, мистецтвознавчій студіях. В окремих наукових працях частко-
во висвітлюються певні аспекти цієї проблеми або ж осмислюються в 
контексті творчості певних мислителів. 

З огляду на це, з особливою гостротою постають складні і багато-
гранні завдання осмислення цієї проблеми, значущість якої та необ-
хідність теоретичного обґрунтування не потребують доведення. 

Естетичне – це не якийсь “додаток”, не якась зовнішня яскрава 
форма, а обов’язковий спосіб існування культури. Дефіцит естетич-
ного в нашому житті може стати причиною такого потужного й ре-
ального процесу, як вандалізація культури. 

Естетичне займає важливе місце в процесі формотворення укра-
їнської культури. Його можна розглядати з точки зору становлення в 
культурно-історичному контексті як особливого духовного феноме-
на або як таку категорію, що вже сформувалася та функціонує в ре-
альному суспільно-культурному середовищі. Необхідно зауважити, 
що естетичне як атрибут культури функціонує не у своєму “чисто-
му” вигляді, а в конкретних формах, тобто як прекрасне, піднесене, 
трагічне, комічне тощо. У зв’язку з цим виникає потреба розглядати 
місце й роль кожної із цих категорій у процесі практичного й худож-
нього освоєння світу, аналізувати їх розвиток і збагачення в процесі 
культуротворення. Якщо конкретизувати, то нас цікавить практична 
функція естетичного як специфічної детермінанти творчої діяльності 
українців. 

Величезний досвід естетичного у виявленні гармонізації в пре-
красних і доцільних формах, які створюються людиною, потрібно 
використовувати в розв’язанні сучасних проблем культуротворення. 
Тут – широке коло застосування саме естетичних критеріїв того, як 
можна впливати на негативні явища в українському суспільстві чи, 
принаймні, запобігати їм. 

Поряд із безпосередньо практичним значенням естетичного в про-
цесі формотворення культури, його потрібно розцінювати і в значно 
ширшому контексті світоглядного рівня. Передусім потрібно визна-
чити світоглядно-ціннісний аспект. Естетичне весь час повертає нас 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 139

до запитання: “Як почуття краси, поетичності, духовний і чуттєвий 
світ людини може впливати на розвиток культури?”. 

Естетична думка констатує себе у власному методологічному зна-
ченні як один з обов’язкових засобів у вирішенні проблем культу-
ротворення. Не маючи юридичної чи морально-імперативної сили, 
естетичне здатне впливати на поведінку кожного українця через ви-
ховання, розвиток загальної культури та свідомості. 

Без облагородження людських почуттів гармонією, духовністю, 
сила технічного прогресу стає руйнівним автоматичним носієм без-
духовності. На сучасному етапі розвитку суспільства людський розум 
бере на себе відповідальність за все, що існує на Землі, тому етичний 
і естетичний імперативи повинні бути піднятими на значно вищий 
щабель у шкалі регулятивних функцій. 

“Естетичне у своїй духовності не залежить від вузького раціоналізму, 
практицизму, однак не можна заперечувати й те, що естетичне в повсяк-
денному житті людини разом із різного роду моральними установками 
залишається незмінною “охоронною грамотою” стосовно збереження 
цінностей природи й культури як найвищих реліктів” [4, с. 11]. 

Сучасна українська культура досліджується як нескінченний роз-
горнутий ланцюг прямих проекцій вічності. Споглядання розуміється 
як процес залучення до творчості Абсолюту: “Усе, що існує – витвір 
абсолютної краси, сформований за подібністю до неї, і це формуван-
ня здійснюється на основі залучення” [3, т. 2, с. 120]. 

Естетичне як творчість Абсолюту, що втілене в справжню природу 
сучасного й постійно розгортається в ній, набуває рис матеріальності 
й постає перед нами у вигляді атрибуту культури, яка існує. Оскіль-
ки естетичне звернене до першоджерел внутрішнього життя людини, 
то воно втрачає форму трансцендентної заданості й виводиться через 
натурфілософський гносеологізм як атрибут культури. 

Поєднання в єдину цілісність культури й естетичного – знамення 
історії буття українців, – це рух культури у сферу “абсолютного бут-
тя”, стан людської екзистенції, спрямованої на ідеальні, вищі життє-
ві цінності. Естетичне як атрибут української культури репрезентує 
сукупність специфічних проявів. Насамперед, це самотрансценденція 
діяльності та свідомості українців, “подвійне” світопереживання. 

Цілісним, системним і узагальненим вираженням естетичного в 
життєдіяльності людини є її світогляд, у якому інтегруються світо-
відчуття, світобачення та світорозуміння особистості. 

Світогляд українців формується на основі всіх інших проявів ду-
ховної активності, концентруючи й об’єднуючи в єдине ціле найсут-
тєвіші ідеї, а саме: свободи, абсолютного, нескінченності, цілісності 



Наукові записки140

(“соборності”, “усеєдності”), багатоплановості буття культури. Ці 
ідеї визначають істотні характеристики й функції естетичного. 

Естетичне не тільки утворює основу й сутнісний осередок духо-
вного універсуму української культури, але й виступає способом його 
внутрішньої організації, оскільки певним чином упорядковує духо-
вний світ культури, визначає його “конфігурацію”, граничні основи й 
перспективи, координати та орієнтири, опорні принципи та критерії, 
інтегрує його в єдине ціле. Тому доцільно стверджувати естетичну 
організацію культури, розуміючи під цим структурованість, систем-
ність, інтенціональність її змісту та духовних актів. 

Естетичне являє собою цілісне й усвідомлене переживання спів-
відношення “людина – світ”, духовно-чуттєве “прийняття” світу й 
людського буття в ньому. Таке осмислене переживання світу здійсню-
ється в тісній взаємозумовленості та взаємодії глибинного, буттєвого 
й рефлексивного пластів, оскільки естетичне як стрижневий компо-
нент культури пронизує всю її структуру. Воно (естетичне) постає як 
осмислене, живе й конкретне емоційно-ціннісне переживання взаємо-
дії людини та світу, духовно-чуттєва причетність до нього в культурі. 

Сутність естетичного виражається й у тому, що воно поєднує в 
собі безпосередню буттєвість, укоріненість у конкретно-реальному 
житті людини та світоглядну рефлексію. В естетичному інтегрується 
буття особистості в його зовнішньо-практичних і внутрішньо-духо-
вних аспектах – і, як наслідок, забезпечується цілісне переживання 
духовно-практичного відношення до світу. Естетичне утворює осно-
ву, спосіб духовного самовизначення нації, забезпечує осмислене пе-
реживання кожним українцем свого буття в загальнолюдському кон-
тексті, “уживання” у світ культури та її неповторне самовираження, 
самоствердження в ньому. 

Естетичне не існує поза культурою, оскільки воно тісно пов’язане 
“зі світоглядним, філософським, суспільно-політичним, пізнавальним, 
моральним, утилітарно-практичним та іншим змістом” [7, с. 203] і пе-
реживається людиною в процесі її різноманітної взаємодії зі світом. 

На увагу заслуговує й те, що естетичне в культурі розглядається і 
як емоційна сфера людини, а також висвітлюються особливості чут-
тєвості, які стають основоположними в її розвитку, характерними й 
визначальними для душевних почуттів. 

Чуттєве співвідношення людини зі світом культури здійснюється 
як переживання пристрасного відношення до дійсності, що виража-
ється в емоційно-вольовому забарвленні явищ і предметів, оцінках, 
смислах, бажаннях, мотивах, цілях, потребах. У контексті чуттєво-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 141

го переживання досягається єдність внутрішнього і зовнішнього, 
суб’єктивного і об’єктивного, загального й індивідуального. 

У культурі через естетичне розкриваються деякі аспекти людської 
чуттєвості як особливої форми духовного освоєння світу: єдність ра-
ціональних, інтелектуальних та афективних процесів; активний, ді-
яльнісний характер; взаємозв’язок смислової, мотиваційної та емо-
ційної сфер. 

Естетичне проявляє себе в діяльнісному процесі через смислове 
узгодження суб’єктивного світу людини й об’єктивно даних реаль-
ностей – дійсних і уявних. Це процес трансформації, проектування у 
власну площину “для себе” всіх предметів, явищ і подій у культурі. 

Сутнісна характеристика естетичного в контексті формотворен-
ня культури полягає в тому, що воно (естетичне) є відображенням 
емоційно-ціннісного не тільки в емпірично-наявному бутті, але й у 
ідеальних предметностях культури. Естетичне освоєння людиною 
духовного виміру соціально-культурної реальності здійснюється сві-
тоглядними почуттями, що вирізняються специфічними характерис-
тиками, функціональними особливостями й важливим значенням у 
становленні та світоглядному самовизначенні української культури. 

Естетична спрямованість людської чуттєвості виявляється в тому, 
що об’єктом почуттів є явища та предмети людського світу (куль-
тури) у формі свого ідеального інобуття. Завдяки естетичному над-
емпіричний світ ідеального й абсолютного, трансцендентна сфера 
культурної реальності дається людині в цілковитій безпосереднос-
ті переживання. Використовуючи дещо змінений вислів С. Франка, 
можна сказати, що естетичне є іманентним переживанням трансцен-
дентальної реальності [6, с. 250–251], способом сприйняття та пере-
живання транцендентного як поцейбічного. 

Тому, аналізуючи роль естетичного в контексті формотворення 
української культури, ми намагалися підкреслити необхідність уник-
нення дуже поширеної хибної думки, яка пов’язана з тим, що, по-
перше, функціонування терміна “естетичне” дещо обмежується, реалі-
зуючи лише значення “чуттєве”, а розуміння філософсько-естетичної 
категорії широкого синтетичного плану залишається поза увагою. 

По-друге, багато дослідників до естетичного аналізу різних аспек-
тів дійсності залучають категорії, розроблені лише для мистецтва, не 
враховуючи того, що в умовах сьогодення потрібна якщо не розробка 
спеціальних естетичних категорій, то хоча б унесення поправок до 
чинних категорій під час використання їх для аналізу трудової діяль-
ності, відношенні людей тощо. 



Наукові записки142

По-третє, ці недоліки в естетичній теорії знову-таки зумовлені по-
милкою методологічного характеру спробою обмежити естетичну 
свідомість лише мистецтвом. 

Естетичне виявляється й у природі, і в трудовій діяльності, і в са-
мій людині, тому маніфестує більш широкий діапазон можливостей 
для відображення, а не тільки через мистецтво, яке є сферою, що зо-
середжується в людській діяльності, у духовному житті суспільства, 
та як засіб формування духовного світу особистості характеризується 
низкою особливостей. 

Тому ми можемо стверджувати, що естетичне в процесі формотво-
рення не тільки української культури, а й будь-якої іншої, виступає “спо-
собом організації та конструювання життя через упорядкування особис-
тісних станів і смислів, надання їм завершеного буття...” [5, с. 156]. 

Людмила Живкова з цього приводу зазначає: “Само поняття “куль-
тура” поєднує в собі багатоаспектну природу й загальнолюдську ді-
яльність, яка розкривається в процесі еволюції. Це – несвідоме чи сві-
доме прагнення всіх істот до світла, до істини й краси” [1, с. 42 – 43]. 

 Отже, причетність до краси повинна бути необхідною передумо-
вою, яка постійно змінює та трансформує свідомість, а також, одно-
часно, зберігає кращі зразки досвіду людства. 

Культура – це ключ до дверей, які відкривають нам таємницю на-
ції, малюють свого роду портрет цього народу, в якому неповторно 
відображається весь досвід людства. Культура – це штучне явище, 
створене людиною для її пізнання, реалізації людської сутності, вона 
виступає як система матеріальних і духовних цінностей, що створе-
ні людством для застосування в їх діяльності як норми регулювання, 
способи організації поведінки та спілкування людей. 

Тому дуже складним постає питання про співвідношення есте-
тичного досвіду та освітньо-виховного процесу. Сьогодні воно не 
має однозначних відповідей. Так, незважаючи на очевидність того, 
що різноманітні соціальні групи мають різні естетичні цінності та 
ідеали, естетичне виховання покликане транслювати естетичний до-
свід у його зразках-моделях не диференційовано, а виділяючи з усієї 
людської естетичної культури деяку сферу універсальних естетичних 
цінностей, яка б влаштовувала всіх без виключення. Іншою склад-
ною проблемою в трансляції естетичних цінностей є сама специфіка 
естетичного досвіду, яка, відповідно до укорінених у теорії естетич-
ного виховання принципами кантіанської естетики, повинна носити 
характер “незацікавленості”, що вступає у протиріччя з прагматич-
ною спрямованністю сучасної освіти. Таким чином, якщо естетичні 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 143

цінності не мають емпіричної користі, вони повинні бути наділені 
іншими властивостями, які можуть представити їх як об’єкт устрем-
лінь, бажань кожного. В результаті, естетичний досвід, отриманий у 
середовищі сучасної культури стає визначаючим для формування ес-
тетичної культури особистості. 

У наш час як ніколи раніше естетичне як незмінний атрибут куль-
тури покликане розширювати кругозір і свідомість кожного україн-
ця, об’єднувати силою традиції, що трансформується та оновлюється, 
проникати в сутність еволюційного успадкування між минулим, тепе-
рішнім і майбутнім, спрямовувати цілі та завдання творчої діяльності 
нації до вершин майбутнього. 

“Нове Суспільство, Нова Культура вимагатиме Нової Людини, – вва-
жає Г. Когута, – (ми знаємо, що кожна культура в історії людства – анти-
чна, середньовічна, Відродження – “відкривалися проектом нової люди-
ни, і саме тому відбувалася як якісно нова культура). Без нової людини, 
без внутрішніх змін у нас самих, ніяких якісних змін у суспільстві відбу-
тися просто не може” [2, с. 4]. Саме тому, всебічна естетизація сучасної 
культури повинна розглядатися як беззаперечний факт. 

Література:
1. Живкова Л. Формирование мира и человека по законам красоты / 

Живкова Л. – София: Пресс, 1978. – 51 с. 
2. Когута Г. З приводу статті А. Дністровського “Жінки і криза цивілі-

зації” / Когута Г. – Смолоскип України. – № 3. – 2000. – С. 4. (“Смолоскип 
України”, № 2, 2000 р.). 

3. Кузанский Николай. “Вся ты прекрасна, возлюбленная моя…” / Ку-
занский Николай // Эстетика Ренессанса (антология): в 2 т. – М. : Искус-
ство, 1981. – Т. 2. – С. 115 – 143. 

4. Кучерюк Д. Ю. Естетичне сприйняття предметного середовища / Ку-
черюк Д. Ю. – К. : Наук. думка, 1973. – 143 с. 

5. Наконечна О. П. Естетичне як тип духовності / Наконечна О. П. – Рів-
не: Б. в., 2002. – 202 с. 

6. Франк С. Л. Духовные основы общества / Франк С. Л. – М. : Респу-
блика, 1992. – 511 с. 

7. Художественная деятельность. Проблема субьекта и объективной де-
терминации: сб. науч. трудов. – К. : Наук. думка, 1980. – 295 с. 

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент кафедри філо-
софіі та соціологіі Ніжинського державного університету ім. Мико-
ли Гоголя І. М. Гончарова



Наукові записки144

УДК 111. 85:008

Тетяна Кучер 

ЕСТЕТИЧНИЙ СМАК  
ТА СУЧАСНА МОЛОДІЖНА КУЛЬТУРА

У статті розкриваються нові підходи до розуміння естетич-
ного смаку як однієї з найважливіших характеристик особис-
тісного становлення кожної людини, а особливо молоді. Пред-
ставлено осмислення взаємозв’язку між естетичним смаком 
та молодіжною культурою, враховуючи особливості розвитку 
сучасної культури. 

Ключові слова: молодіжна культура, субкультура, естетич-
на свідомість, естетичний смак, молодь, густосологія. 

Kucher T. Aesthetically beautiful taste and modern youth culture
In the article the new going open up near understanding of 

aesthetically beautiful taste as one of major descriptions of the personality 
becoming which represents the relation of everybody, and especially 
youths. Іn this article the comprehension of intercommunication is 
presented between aesthetically beautiful taste and youth culture, taking 
into account the features of development of modern culture. 

Keywords: youth culture, subculture, aesthetically beautiful 
consciousness, aesthetically beautiful taste, young people, gustosologiya. 

Кучер Т. А Эстетический вкус и современная молодежная 
культура

В статье раскрываются новые подходы к пониманию эсте
тического вкуса как одной из важнейших характеристик лич-
ностного становления каждого человека, а особенно молодых. 
Представлено осмысление взаимосвязи между эстетическим 
вкусом и молодежной культурой, учитывая особенности разви-
тия современной культуры. 

Ключивие слова: молодежная культура, субкультура, эсте
тичное сознание, эстетический вкус, молодежь, густосологія. 

Естетичний смак є основою формування естетичної культури мо-
лодого покоління. Через процес смакового сприйняття формується 
ставлення до творів мистецтва, світових шедеврів і кращих зразків 
виробів народних майстрів. Формування смаків розпочинається змал-
ку, як внаслідок пасивного розглядання зразків “чужої”, так і під час 
власної творчості. Остання, в більшості випадків, спочатку має на-
© Тетяна Кучер, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 145

слідувальний характер, а потім переростає у власну оригінальну ді-
яльність, коли дитина дорослішає і увиразнює свою манеру через ха-
рактерні деталі й відтінки відповідно власних нахилів і здібностей. 

Наприкінці XIX − початку XX ст. визначна роль естетичного сма-
ку усвідомлювалась у багатьох різновидах мистецтва: у музиці, теа-
трі, живописі, скульптурі, архітектурі. В. Ключевський зазначає: “Те-
пер людина прагне усвідомлювати і відчувати себе вільною цілісною 
одиницею суспільства, яка живе для себе. Згідно з цим вона обирає 
собі, зрозуміло, в межах своїх засобів, обстановку та одяг згідно зі 
своїми власними смаками і поняттями, своїми поглядами на життя, 
на людей і на себе. Все, що ми бачимо на сучасній людині і навко-
ло неї, – є її автобіографія і самохарактеристика, так сказати. Мода, 
загальноприйнятий звичай, загальнообов’язкова пристойність вказу-
ють тільки межі особистого смаку” [4, с. 39]. Розуміння естетичного 
смаку в молодіжній культурі є важливим питанням, а смак однією з 
найскладніших категорій у системі естетичної науки. Тому питання 
естетичного смаку є предметом наукового пошуку фахівців у галузі 
філософії, естетики і етики, психології і педагогіки, культурології. 

Мета статті – проаналізувати особливості становлення та функціо-
нування естетичного смаку у культурному полі молодіжної культуру. 

У контексті нашого дослідження важливу роль відіграє обґрун-
тування сутності впливу на формування естетичних смаків молоді 
сучасної масової культури. Оскільки вона має негативну тенденцію 
“зрівнялівки”, уніфікації особистості, естетичних смаків, яка через 
засоби масової інформації “тиражується” в молодіжному середови-
щі. Ця тенденція може підсилюватися певними економічними, по-
літичними та ідеологічними чинниками. Так, масове виробництво 
при певних умовах веде до “роботизації” працівника; диктаторські, 
тоталітарні режими шляхом політичного та ідеологічного тиску, пе-
реслідуванням інакомислячих нав’язують масам відповідні стандарти 
поведінки й стереотипи мислення. Водночас у масовій культурі за-
кладені чинники, які діють у протилежному напрямку, викликаючи 
індивідуалізацію естетичних смаків в молодіжній культурі. Впрова-
дження у виробництво, як і у інші сфери суспільного життя, новіт-
ніх, особливо – інформаційних технологій перетворює їх, по суті, у 
різновиди масової культури, що ставить нові вимоги до працівників, 
стимулюючи індивідуалізацію їх знань, навичок, смаків. 

Крім того, останнім часом виникло чимало соціальних проблем і чин-
ників (тероризм, наркоманія, проституція тощо), що помітно впливають 
на деформацію смаків. Тенденцію до індивідуалізації естетичних смаків 



Наукові записки146

підсилюють характерні для нашого часу закономірні цивілізаційні про-
цеси і явища. Смакам у цих процесах надається все більшого значення. 
Природне прагнення людей до краси у житті, побуті, взаємовідносинах, 
у праці характеризує в сучасних умовах трудову і суспільно-корисну ді-
яльність представників найрізноманітніших професій [2, с. 15]. 

Епоха Постмодерну дала нам можливість чітко побачити і зрозумі-
ти, що об’єктом і предметом дослідження естетики стали явища поза 
художні, а це, своєю чергою, відкрило нові можливості самої естети-
ки. Більше того, як зазначив В. Велш, значно частіше естетика вико-
ристовується поза сферою мистецтва – наприклад, коли говоримо про 
естетичну поведінку чи естетичний стиль життя [1, с. 77]. Особливість 
естетики сьогодення проявляється в тому, що вона стає “відкритою” 
для явищ, що лежать за межами традиційних культурних уявлень. Це 
ті явища, які отримали друге дихання або формувались разом зі ста-
новленням нової епохи. Одним із таких явищ стала молодіжна культу-
ра. Саме вона справила значний вплив на “інтелектуальний світ”, саме 
молодь намагається привести до влади “новий склад інтелектуалів”. Це 
той випадок в історії, коли соціальні, економічні, політичні, ціннісні 
негаразди дали поштовх для формування нових культурологічних, фі-
лософських, естетичних поглядів на феномен молодіжної культури. 

Дефініція “естетичний смак” не є однаковою у різних джерелах, але 
спільним для них є те, що він є категорією естетичної свідомості, яка відо-
бражає емоційне ставлення людини до прекрасного та водночас її есте-
тичний ідеал, естетичні почуття, і є об’єднуючою ланкою між соціальним 
світом, природою і людиною. З особливою повнотою це виявляється у 
сутності смаку, що, з одного боку, є інтеграцією суджень про естетичну 
цінність предмета, пізнання, а з іншого – є переживанням, емоцією, у якій 
реалізується суб’єктивний стан і індивідуальна неповторність особистості.  
Н. Волкова зазначає, що естетичний смак – це емоційно-оціночне став
лення людини до прекрасного [2, с. 124]. Авторка виділяє джерела фор
мування естетичних смаків у молоді, до яких відносить художню літе
ратуру, музику, образотворче, театральне мистецтво, кіно, природу тощо. 
На думку Ж. Вартанової, Л. Когана, Є. Яковлєва естетичний смак – су
ттєвий компонент структури життєдіяльності людини [7, с. 388]. Н. Мойс
еюк, яка вважає, що естетичний смак – здатність оцінювати витвори мис
тецтва, естетичні явища з позицій естетичних знань і ідеалів [6, с. 428]. 

Різні визначення естетичного смаку мало чим різняться одне від одно-
го і в основі мають оцінну, раціональну і водночас чуттєву природу смаку. 

Отже, у сучасних дослідженнях виділяють три рівні естетичних смаків: 
– професійно-мистецтвознавчий, притаманний фахівцям у галузі 

літератури і мистецтва, а також самим літераторам і митцям; 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 147

– другий рівень – смаки пересічних громадян із елементами загальної 
культури і достатньої освіти, які розуміють мистецтво на рівні глядачів; 

– до третього рівня належать різного роду побутові, стихійно 
сформовані та, як правило, не усвідомлені або, у кращому випадку, 
усвідомлені на духовно-практичному рівні, смаки людей, які не ма-
ють мистецтвознавчої освіти та соціокультурної підготовки. 

У дослідженні цієї проблеми важливо розрізняти і враховувати фі-
лософські та спеціально-наукові аспекти вивчення естетичних смаків. 
У межах філософії смаки безпосередньо вивчаються естетикою, яка 
досліджує світоглядні та теоретико-методологічні засади естетичних 
смаків, їх природу, загальні закономірності їх функціонування та роз-
витку. Естетика як наука про чуттєве і раціональне пізнання світу, за 
Л. Виготським, має тісні взаємозв’язки з психологією. Велику увагу 
загальнофілософським проблемам смаків надає екзистенціалізм (“фі-
лософія існування”), оскільки представники цього напрямку надають 
першорядного значення ставлення людини до навколишнього світу 
та інших людей в т. ч. естетичному відношенню [1, с. 63]. 

У зв’язку з цим можна виділити два підходи до пояснення природи 
естетичного смаку: об’єктивно-нормативний, характерний для давніх 
цивілізацій, коли він розглядався як своєрідний закон становлення 
суспільних цінностей у духовному житті й матеріальній культурі та 
був її єдиним еталоном, і суб’єктивний або емоційно-раціональний, 
що став характерним для європейської культури нового часу. 

З’ясування природи формування різновидів естетичного смаку під 
дією певних чинників, зокрема на основі літератури, мистецтва, жи-
вопису, графіки тощо, з урахуванням досягнень конкретної науки, є 
предметом дослідження такого напряму в естетиці, як густосологія 
(від лат. “gustos” – смак). Густосологія визначає комплексну, систем-
ну характеристику основних форм прекрасного в усіх сферах людсь
кого буття та їх відображення в естетичних смаках людини [3, c. 17]. 

Будь-який смак є складним психічним утворенням, що має ком
плексну природу, тому він “вписується” у загальну структуру особис-
тості, її переконання, моральні погляди, вчинки тощо. Сформовані ес-
тетичні смаки впливають на всі сторони життя людини: вибір професії, 
життєвого шляху; рівень професійної майстерності та формування зді-
бностей і т. ін. Поняття “смак” охоплює велику кількість процесів, які 
відображають як загальні, так і особливі якості та властивості об’єкта 
пізнання. Цим поняттям визначається смак до мистецтва, наукової ро-
боти, навчання, художньо-мистецької діяльності, спорту, смак до чи-
тання тощо. Естетичний смак – це складне психічне утворення, яке ха-



Наукові записки148

рактеризується стійким спрямуванням уваги, емоційною і розумовою 
активністю, мотивованою діяльністю тощо [3, с. 60]. Смак як суспільна 
норма оцінки прекрасного виражає здатність людини сприймати й оці-
нювати предмети і явища дійсності з точки зору їх естетичної і гума-
ністичної сутності, яка виступає, з одного боку, засобом регулювання її 
естетичної діяльності, а з іншого – засобом пізнання прекрасного. 

У сучасному світі відбувається постійна зміна розуміння категорії 
естетичного смаку. Чим “відкритішою” стає естетика сьогодні, тим 
радикальніші зміни відбуваються у її структурі. Особливо це помітно 
у молодіжному середовищі, де досліджуваний феномен відіграє клю-
чову роль у формуванні їх внутрішнього світу. Можна пригадати і 
кантівські антиномій про смак, де, з одного боку, судження про смак є 
настільки індивідуальними, що жодні доведення не можуть їх запере-
чити, тобто про смак не сперечаються, а з іншого – у ньому є дещо за-
гальне, що дає змогу його обговорювати [5, с. 61]. Тобто суперечність 
між індивідуальним і суспільним смаком є взаємозалежною, так само 
як є взаємозалежні стосунки між батьками та їх дітьми. 

Естетичний смак є однією з найважливіших характеристик осо-
бистісного становлення, що відображає ставлення кожної людини, 
а особливо молоді, в процесі її соціалізації. Адже через формування 
естетичного смаку відбувається відбір та формування власних есте-
тичних цінностей. Для молодіжного середовища, де кожен прагне 
вирізнятись з-поміж інших, естетичний смак є чи не найактуальні-
шим. Адже молодій людині, якій властивий естетичний смак, влас-
тиве володіння певною завершеністю, не лише зовнішніми (індиві-
дуальними) ознаками, а це, перш за все, говорить про формування її 
внутрішнього світу. Навіть якщо цей світ повний протесту, боротьби 
чи апатії. Саме таке поєднання внутрішнього та зовнішнього світів і 
вибудовує кістяк естетичного смаку молодої людини. 

На етапі входження в середовище молодіжної культури, певною мі-
рою відбувається нав’язування естетичного смаку молодій людині. А 
оскільки становлення особистості – процес тривалий, то значною мірою 
в процесі формування на особистість впливає комплекс цінностей, які за-
кладені у структуру цього середовища, що і робить молодіжну культуру 
строкатою. Проте саме формування і вираження естетичного смаку стає 
інструментом творення унікальності, до якої постійно прагне молодь. І 
водночас є засобом її об’єктивації, суспільного самоутвердження, адже 
визнання для молодої людини – це стати “своїм” серед “чужих”. 

Розвинений естетичний смак є тим орієнтиром, який стає у при-
годі при зіткненні з різноманітною інформацією, навчає сприймати її, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 149

опановувати спілкування на засадах невербальних форм комунікації 
за допомогою технічних засобів, допомагає не розгубитися в морі ін-
формації та сучасних інформаційних технологій. 

Щодо молодіжної культури, про естетичний смак говорять лише 
з позиції зовнішніх форм прояву, розглядають його як здатність до-
тримуватись моди, і значною мірою це правомірно. Молодіжна куль-
тура побудована на використані досягнень “високого мистецтва” і це 
дуже по-постмодерніському, адже вона (молодіжна культура) проти-
ставляє себе традиційній культурі та свідомості, але при тому всьому 
використовує її ж засоби. Так, з одного боку, молодіжною культурою 
була сформульована настанова на не сприйняття соціальних змін, але 
з іншого – вона сама постійно стає детонаторам змін у різних сферах 
буття. 

Отже, естетичний смак розкриває багатство естетичного відно-
шення людини до світу, відображає її активне прагнення до гармонії, 
досконалості, краси, ідеалу. З усіх форм суспільної свідомості саме 
естетичний смак у своїх ціннісних орієнтаціях є найбільш вагомим, 
адже в період розгортання глобалізаційних та інформаційної револю-
ції естетичні пріоритети перемістилися на передній план дійсності. 

Література:
1. Выготский Л. С. Воображение и творчество в детском возрасте: пси-

хол. очерк: кн. для учителя / Лев Семенович Выготский. – М. : Просвеще-
ние, 1991. – 90, [2] с. 

2. Волкова Н. П. Педагогіка: навч. посіб. / Наталія Павлівна Волкова. – 
К. : Академвидав, 2007. – 616 с. – (Альма-матер). 

3. Естетика: словник / [уклад. : Г. Г. Гуріна; Харк. держ. акад. культури]. – 
Х., 2005. – 91 с. 

4. Ключевский В. О. Исторические портреты: деятели исторической 
мысли / Василий Осипович Ключевский. – М. : Правда, 1990. – 624 с. 

5. Кант И. Основы метафизики нравственности; критика практическо-
го разума; метафизика нравов / Иммануил Кант. – СПб. : Наука, 2007. –  
526 с. – (Серия “Слово о сущем”, Т. 10). 

6. Мойсеюк Н. Є. Педагогіка: навч. посіб. / Неля Євстихіївна Мойсеюк. – 
К. : ВАТ “КДНК”, 2001. – 608 с. 

7. Яковлев Е. Г. Эстетический вкус как категория эстетики / Евгений 
Георгиевич Яковлев. – М. : Знание, 1986. – 64 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри філосо-
фії НУВГП О. П. Наконечна



Наукові записки150

УДК 18. 7. 01 

Олексій Матицин 

МЕТОДОЛОГІЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ 
ДУХОВНО-ЕСТЕТИЧНИХ ОСОБЛИВОСТЕЙ 

УКРАЇНСЬКОГО ІКОНОПИСУ XV – XVI СТОЛІТЬ
У статті досліджено різноманіття наукових підходів, що за-

стосовуються при вивченні духовно-естетичних особливостей 
українського іконопису XV – XVI століть. Проаналізовано специ-
фіку застосування герменевтичного методу в контексті аналізу 
естетики українського іконопису XV – XVI століть. У роботі роз-
крито сутність ієротопічного методу. Розглянуто особливості 
семіотичного методу, його переваги та недоліки. Визначено осно-
вні положення іконографічного та іконологічного методів. Дове-
нено необхідність застосування міждисциплінарного методу. 

Ключові слова: естетика, ікона, методологія, сакральний.

Aleksej Matytsyn. Methodological aspects of research spiritually 
– esthetic features of the Ukrainian iconography XV – XVI centuries. 

The variety of scientific approaches that are applied at studying 
spiritually – esthetic features of the Ukrainian iconography XV – 
XVI centuries is investigated. It is analysed specificity of application 
hermeneutical method in a context of the analysis of an esthetics of 
the Ukrainian iconography XV – XVI centuries. In work the essence 
hierotopical method is opened. It is considered features of a semiotics 
method, its advantage and lacks. Base positions iconographical and 
iconologycal methods are defined. Necessity of application of an 
interdisciplinary method is proved. 

Key words: аesthetics, icon, methodology, sacred. 

Матыцин А. Методологические аспекты исследования 
духовно-эстетических особенностей украинской иконописи 
XV – XVI веков 

В статье исследовано многообразие научных подходов, что 
применяются при изучении духовно-эстетических особеннос-
тей украинской иконописи XV – XVI веков. Проанализировано 
специфику применения герменевтического метода в контексте 
анализа эстетики украинской иконописи XV – XVI веков. В ра-
боте раскрыта суть иеротопического подхода. Рассмотрено 
особенности семиотического метода, его преимущества и недо-
статки. Определены основные положения иконографического и 

© Олексій Матицин, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 151

иконологического методов. Доказана необходимость применения 
междисциплинарного метода. 

Ключевые слова: эстетика, икона, методология, сакральный.

Дослідження естетики українського іконопису XV – XVI сто-
літь є складним науковим завданням, що потребує застосування 
розвиненого методологічного апарату. Виходячи із конкретного за-
вдання аналізу художньо-естетичних особливостей української іко-
нографії XV – XVI століть необхідно окреслити декілька аспектів, що 
стосуються методології цього дослідження. 

В першу чергу слід наголосити на тому, що у цій роботі феномен 
ікони досліджується в рамках простору східнохристиянської бого-
словсько-естетичної парадигми. Тому ікона розглядається, насампе-
ред, як витвір образотворчого мистецтва, а вже потім як сакральний 
артефакт, що несе в рамках сакрального простору знакове та симво-
лічне навантаження. Іконописець виступає в цій ситуації як інстру-
мент вищої творчої сили буття. 

Подібне розуміння нерозривно пов’язане з герменевтичним мето-
дом аналізу сакрального мистецтва, мета якого “розтлумачити”, при-
мусити “говорити”, “розкриватися” сам витвір мистецтва. Тлумачен-
ня – це складний акт, в процесі якого дещо піддається осмисленню як 
“те, для чого воно слугує”. За М. Гайдеггером, розтлумачити (erörtern) 
означає перш за все: вказати на місце, на місцевість (in den Ort weisen), 
підштовхнути до місця. Далі, це означає звернути увагу на це місце. 

Власне, в цій роботі поняття “герменевтика” буде застосовуватись 
саме як метод інтерпретації тексту або іншої знакової системи (в на-
шому випадку – ікони). Саме виходячи з принципів герменевтики, ми 
розглядаємо феномен ікони в контексті питання про природу цілого, 
з якого необхідно тлумачити частини (частину тексту слід розуміти, 
виходячи зі смислу й мети цілого тексту) [1, с. 53]. Розуміння окре-
мих складових ікони, як знакової системи, обумовлено розумінням 
ікони в цілому, а ціле осягається тільки через його фрагменти. 

Ще одним цікавим аспектом застосування герменевтичного методу, 
в контексті цієї роботи, є питання відношення інтерпретації до тради-
ції (в нашому випадку мистецько-естетичної традиції). Для нас інтер-
претація не є просто механічним актом – інтерпретуючи традицію, ми, 
образно кажучи, “продовжуємо їй життя”. За словами П. Рікера: “Будь-
яка традиція живе завдяки інтерпретації – такою ціною вона продовжу-
ється, тобто залишається живою традицією” [10, с. 58]. 

Олексієм Лідовим у 2001 році було запропоноване нове понят-
тя – “ієротопія”. Сам термін побудовано за принципом поєднання 



Наукові записки152

грецьких слів “ієрос” (священний) і “топос” (місце, простір). Суть 
поняття може бути сформульована так: ієротопія – це створення са-
кральних просторів, розглянуте як особливий вид творчості, а також 
як спеціальна галузь історичних досліджень, в якій виявляються і ана-
лізуються конкретні приклади цієї творчості [7, с. 10]. 

Необхідно зауважити, що створення сакрального простору – це 
практично створення конкретної просторової образності, вивільнен-
ня або “виявлення” місця. Як розкриття буття сущого, як особливого 
роду теургічний акт трактує художнє творіння і Мартін Гайдеггер: “в 
творінні твориться звершення істини” [14, c. 35]. “Вичерпуючи” хаос, 
мистецтво ускладнює і модифікує буття, що первинно відчувається 
їм, організовуючи і оформлюючи його, тобто вдягаючись в образи, 
доступні людському сприйняттю. Сутність художнього твору склада-
ється з того, що він є місцем, де істина “вводить себе в творіння” (“der 
Ort, an dem sich die Wahrheit ins Werk setzt”). 

Проблема формування і осмислення сакрального простору та його 
естетичного оформлення є однією з найбільш значущих не тільки у 
філософї мистецтва Гайдеггера, а й у естетиці взагалі. Останні до-
слідження з цього питання дозволяють зрозуміти, що, наприклад, 
важливе історико-культурне значення ікон полягало якраз у тій ролі, 
яку вони відігравали в організації конкретних сакральних просторів. 
Реліквії й ікони, що особливо шанувалися, ставали конституюючою 
основою, своєрідним стрижнем у формуванні певного просторового 
середовища. Воно включало як постійно видимі архітектурні форми і 
різного роду зображення, так і літургійні тканини, що регулярно змі-
нювалися, світлові ефекти і запахи, обрядові жести і молитвослів’я, 
які кожного разу створювали унікальний просторовий комплекс. 

Потужним інструментом для більш широкого вивчення естетич-
них особливостей ікони є семіотика. Правомірно стверджувати, що 
семіотичний підхід зовсім не є нав’язаним ззовні (методами дослі-
дження) – але є внутрішньо властивим іконописному твору, в істотно 
більшому ступені, ніж це можна сказати взагалі про живописний твір. 
Терміни “ікона”, “індекс”, “символ”, у контексті цієї роботи, є еле-
ментами, що входять у поняття “семіотика”. 

Слід зауважити, що грецькою мовою слово “ікон” має декілька зна-
чень, основні з них такі: “зображення”, “образ”, “мисленевий образ”, 
“уподібнення”. У Старому Заповіті слово “ікона” вживається також у 
значенні “зображення ідола” [Втор. 4,16; Цар. 11; Ез. 7,20; Ис. 40,19,20]. 
Однак у цих випадках слово “ікона” вживається, як правило, у множи-
ні, означає лише саме зображення і міститься у рядках, що засуджують 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 153

ідолопоклонство (Цікавою є інтерпретація слова “ідол” Тертуліаном. 
Слово “ідол” він зводить до грецького “εϊδος”, що перекладається їм 
як “forma”, він наголошує, що “всяку форму або “формулу” необхід-
но вважати ідолом”) [4, c. 48]. В православній традиції термін “ікона” 
практично зберігає свою грецьку форму – “έίχών”. Паралель термінів 
“образ” та “ікона” бачимо ще першій главі книги Буття: “И сказал Бог: 
сотворим человека по образу Нашему, по подобию Нашему …” [Быт. 1, 
26]. Грецькою “по образу” пишеться як “χαί έίχόνα” [8, с. 820-821]. 

Важливим аспектом дослідження образу є його багатоплановість, 
що включає художній та словесний вияви. Ікони були невербальною 
формою інтерпретації сакрального літературного тексту, його продо-
вженням і втіленням недомовленого, його смисловою суттю. Христи-
янська культура – це культура образу, ікони, мабуть, більшою мірою, 
ніж культура слова в його буквальному сенсі. Образ займає головне 
місце в цій культурі на її сакрально-онтологічному рівні. Слово ж 
активно функціонує тільки в богословській сфері, тобто на шляхах 
збагнення і опису тварного світу, на нижчих ступенях богопознання 
і у сфері організації індивідуально-соціального життя християн. І тут 
воно знову ж таки часто виступає не в своїй лінгво – семантичній функ-
ції, а в структурі складніших утворень – словесних образів і симво-
лів. Християнська культура – культура глобального символізму. При 
цьому символ функціонує тут і у своїй вузькій знаково-семіотичній 
функції, і в образно-естетичній, і в сакрально-літургійній [3, с. 38-48]. 
Якщо в першому випадку він володіє відносно обмеженою семан-
тикою, в другому – допускає безліч асоціативно-суб’єктивних трак
тувань, хоч і обмежених рамками семантичного поля культури, то в 
третьому випадку він наділяється духовною енергією архетипу. 

Слід відмітити, що процеси, які пов’язані з передачею, зберіганням 
та пререробкою інформації, взагалі є за своєю сутністю семіотични-
ми. Власне, іконописний твір є засобом передачі інформації, засобом 
комунікації. За словами Н. Мечковської: “В інформаційних процесах 
конкретна семіотика функціонує як моделююча система, за допомогою 
якої суб’єкт комунікації моделює в своїй свідомості відповідний фраг-
мент та породжує актуальну інформацію про цю дійсність” [12, с. 7]. 

Семіотична або мовна суть ікони виразно усвідомлювалася і на-
віть спеціально прокламувалася ще Отцями Церкви [9, с. 52-60]. Осо-
бливо характерним є зіставлення іконопису з мовою, а іконописного 
зображення – з письмовим або мовним текстом [13, с. 221-290]. Саме 
при розгляді ікони як тексту виразно проявляється відмінність між її 
символічною та знаковою функціями. Коли ікона виступає як прояв 



Наукові записки154

трансцедентального (символ божественної любові, краси, божествен-
ної присутності) – вона є символом. У випадку коли її інтерпретують в 
контексті вербального запису (ікона як повідомлення), ікона є знаком. 

До першого випадку можна віднести праці П. Флоренського та 
С. Булгакова. Протоієрей С. Булгаков протиставляє ікону та картину 
релігійного спрямування. Остання, за словами Булгакова, має більш 
ілюстративну суть та виконує виховну функцію будучи ілюстрацією 
біблійних оповідей. Ікона ж являє собою не тільки художнє зобра-
ження, але й є місцем благодатної присутності Христа, Богоматері та 
святих [2, с. 169-172]. Обмеженість цього підходу до розгляду фено-
мену ікони розкривається в його однобічності – ікона предстає перед 
нами тільки як сакральний артефакт. 

Розгляд ікони як тексту зумовлює використання у роботі методики 
та інструментів, що є притаманними структуралізму. Це, по перше, – 
виділення первинної множини об’єктів (в нашому випадку – ікон) та 
фіксація їх у просторі (географія іконописних шкіл) і часі (періодизація 
творів іконописного мистецтва). Другий крок – розчленування об’єктів 
на елементарні сегменти, в яких типові відношення пов’язують різно-
рідні пари елементів та виявлення в кожному елементі суттєвих для 
такого відношення властивостей. Наступним є розкриття відношень 
перетворення між частинами, їх систематизація та побудова абстрак-
тної структури шляхом безпосереднього синтезу даних сегментів. 
Останнім кроком є розгляд зміни структури як у цілому (зміна образу 
ікони) так і її окремих частин (простір, колір, світло та час в іконі). 

Виявлення стуктурного аспекту в іконографії потребує, як прави-
ло, використання як основи деякої знакової системи, завдяки чому 
структуралістський підхід є тісно пов’язаним із семіотичним. При 
цьому формально та систематично описуючи іконографічний мате-
ріал, не слід абстрагуватися від зв’язку ікони з місцем та часом коли 
вона була створена. 

Аналіз іконописного твору тільки як абстрактного обʼєкта мисте-
цтва призводить до втрати розуміння глибинної духовно-естетичної 
сутності ікони. Як паралель можна навести дискусію між В. Проппом та 
К. Леві-Стросом, де останній критикує структуру – композицію Проппа 
саме за відсутність зв’язку з дійсністю (через персонажів) [11, с. 15-17]. 
Намагаючись досягнути конкретності в синтактичному сенсі, Пропп 
впадає в крайню абстракцію в семантичному сенсі та наближається до 
одного із найбільш крайніх проявів абстракції в структуралізмі – доктри-
ни Копенгагенської школи. Її представники – Л. Ємслєв та Х. Ульдалль 
розуміли елементи мови, пов’язані функціями, тільки як “точки прибут-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 155

тя” (терми) функцій; елемент існує не з огляду на своє відношення до 
дійсності, як позначення чогось в зовнішньому світі, а лише з огляду 
на те, що він – точка прибуття (або відправлення) тієї чи іншої функції 
в межах мови. Подібну ситуацію бачимо і у Проппа: персонаж – тільки 
точка в кінці або на початку функції. Намагаючись залишити персонажі 
окремими елементами казки, зберегти їх від структуралістського аналі-
зу, в підсумку Пропп припускає їх зв’язок з реальним світом. Аналогіч-
на проблема виникає при аналізі ікони. Підходячи до цієї проблематики 
лише з формального боку, ми ризикуєму перетворити іконографічне 
зображення на сукупність знаків та термів, позбавляючи тим самим її 
живого зв’язку з тим середовищем, в якому вона була створена. 

Спроба уникнути такої проблеми простежується у іконологічному 
та іконографічному підходах. Іконологічний підхід вводить у сферу 
аналізу широке історико-культурне підґрунтя і розглядає іконогра-
фічні пам’ятки на його тлі. На відміну від іконографічного підходу, 
який використовується для вивчення іконографічних схем та шкіл 
іконопису, іконологія є відповіднішою для аналізу естетичного і бо-
гословського змісту іконописного мистецтва, його духовної основи. 

Серед праць, де ці два методи вдало поєднуються, слід виділити 
працю Н. Кондакова “Иконография Богоматери”, в якій автор вислов-
лює вдалу думку про те, що дослідження іконографічних образів не 
повинно обмежуватись лише розглядом ікон. В канву дослідження 
такого роду повинні бути вкючені й інші різновиди сакрального мис-
тецтва: фреска, мініатюра, скульптура – це значно розширює дослід-
ницький горизонт подібних робіт. 

Незважаючи на всебічний аналіз іконографічних типів зображен-
ня Богоматері (іконологічний підхід), основним у праці Н. Кондакова 
є все ж іконографічний підхід. Автор сам пояснює доцільність ви-
користання саме цього підходу – “Иконография Божией Матери есть 
или, точнее говоря, должна быть историей ее различных историчес-
ких, местных и народных типов уже потому, что тип в искусстве есть 
определенный характер и как тот, так и другой составляет содержа-
ние человеческого портрета, а портрет в древнейшую пору христиан-
ского искусства назывался иконою и есть собственно икона” [5, с. 4]. 

Видатною, в плані всебічного аналізу окремого іконографічного 
сюжету, є праця А. Грабара “Император в византийском искусстве”. 
Автор детально аналізує усі наявні варіанти зображення імператора 
в сакральному мистецтві Візантії. Слід зазначити не тільки обсяг та 
різноманітність залученого матеріалу, а й відмітити глибокий філо-
софський та естетичний зміст усієї праці. 



Наукові записки156

У контексті аналізу давньоруського та російського іконопису іко-
нографічний метод розвиває В. Лазарєв у своїй праці “Русская иконо-
пись от истоков до начала XVI века”, при цьому застосовуючи більш 
масштабно історичний підхід. Структура монографії являє собою чіт-
ку історичну послідовність зміни форм та стилів руської ікони. Впер-
ше в роботі цього харатеру дається такий широкий огляд іконогра-
фічного матеріалу. Характерною рисою вищевказаної праці є її чітка 
мистецтвознавча спрямованість. Автор не зупиняється на детальній 
характеристиці богословсько-естетичної традиції того чи іншого ре-
гіону та часового проміжку, внаслідок чого робота хоч і фунтамен-
тальна за кількістю ілюстративного матеріалу має досить вузьке мис-
тецтвознавче спрямування [6]. 

Подібний підхід є найбільш поширеним і у вітчизняній дослід-
ницькій літературі. Серед досліджень, присвячених безпосередньо 
проблемам української іконографії, слід виділити таких дослідників: 
у руслі вивчення окремих іконописних шкіл (І. Свєнціцький, В. Свєн-
ціцька, С. Гординський), іконографічного аналізу пам’яток та їх ко-
лористики (В. Овсійчук), літературного контексту епохи (П. Жолтов-
ський, П. Білецький), їх джерелознавчої основи (В. Александрович), 
теологічно-естетичного підґрунття (В. Пещанський, В. Константино-
вич, Д. Степовик). 

У працях І. Свєнціцького, В. Свєнціцької, Д. Степовика та Ф. Уман-
цева, патріарха Димитрія (Яреми) зміна українського іконографічного 
канону аналізується з позиції історичних змін та, пов’язаних з цим, зо-
внішніх змін, що відбуваються в іконі. Аналізується зміна палітри ко-
льорів, окладу та орнаментації тла ікони. Простежується зв’язок ікони 
з певними історичними епохами (Середньовіччя, Ренесансу і т. д.) та 
художніми стилями (готика, барокко, класицизм). Суто мистецтвознав-
чий характер мають праці М. Гелитович, у яких більшість уваги при-
діляється питанням опису, атрибуції та датуванню українських ікон. 

Слід звернути увагу на праці, присвячені безпосередньо розкриттю 
теми зв’язку cакрального мистецтва й богослов’я. Серед літератури, 
що видана російською мовою, найбільш повно ця тема висвітлена у 
працях П. Євдокімова. З позиції католицької релігії ця проблема роз-
лядається польським дослідником Каролем Клявзою (“Богослов-
ська герменевтика ікони”). Серед іншомовної літератури цікавими 
є напрацювання М. Д. Шеню (“La teologia del XII secolo”), П. Рікера 
(“Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning”), Г. Сєвєр-
са (“Wort und Bild”) та інших дослідників. Класичною, в контексті за-
хідноєвропейської богословсько-естетичної традиції, вважається пра-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 157

ця Мельхіора Кано “De locis theologicis” (1563 р.), де автор припускає 
трактування пластичних зображень сакрального характеру, а також 
інших різновидів релігійного мистецтва як богословського джерела. 

Українська ікона XV-XVI століть є складним, багатоплановим фе-
номеном, адекватне розуміння її місця та ролі в православній духовній 
традиції неможливе без застосування розвиненого методологічного 
апарату та всебічного аналізу. Розгляд методів, що застосовуються 
при дослідженні ікон, доводить, що використання кожного з них 
окремо від інших не дає змоги всебічно висвітлити феномен ікони 
в її духовно-естетичному аспекті. 

Важливим моментом цієї роботи є окреслення знакової та символіч-
ної сутності ікони, адже розрізнення розуміння вищевказаних позицій 
носить принциповий характер. Очевидно, що відповідь на питання, чи 
повинна та або інша функція ікони розглядатись зі знакової чи сим-
волічної позиції, залежить в першу чергу від контексту, у якому вона 
використовується. Коли ікона розглядається в аспекті божественного, 
трансцендентного, неосяжного, вона є символом (символ божественної 
присутності). У випадку, якщо ікона розглядається з “технічної” точки 
зору (маркувальна та сруктуююча функції) вона є знаком. Поєднання 
символічної та знакової функцій ікони пов’язане з визначенням її як “ві-
кна” у світ сакрального і розкривається (в художньому плані) за допо-
могою семіотичних складових, таких як – світло, колір, простір та час в 
іконі. 

Необхідним є використання іконографічного методу, без засто-
сування якого важко уявити різноманіття іконографічних типів у 
православній іконографії. Слід також зазначити, що застосування 
одного окремого методу в чистому вигляді ми не зустрічаємо у жод-
ного з вищезгадуваних авторів. Тією або іншою мірою методи до-
слідження ікон доповнюють один одного. Самі спроби поєднання 
різних методів вказують на недостатність використання лише од-
ного, окремого методу. В цій ситуації правомірним є використання 
міждисциплінарного підходу для дослідження феномену естетики 
українського іконопису XV–XVI століть. Сам підхід є поєднанням 
усіх вищевказаних підходів (методів) та дозволяє більш широко до-
слідити сутність іконографічного образу та зміни, яких він зазнає. 

Необхідність застосування міждисциплінарного підходу стає 
зрозумілою при розгляді змін, яких зазнає українська ікона 
XV-XVI століть. Зміна типу зображення не пояснюється з позиції 
семіотики та структуралізму, іконографія не розглядає функції ікони, 
а мистецтвознавство не аналізує роль ікони у формуванні сакраль-



Наукові записки158

ного простору. Найбільш повну картину може дати герменевтичний 
метод, але й він не дає повного уявлення про знакову та символічну 
функції ікони. При застосуванні одного, окремого методу той чи ін-
ший бік феномену ікони залишається недослідженим. Отже, застосу-
вання міждисциплінарного підходу для подальшого дослідження 
духовно-естетичних особливостей української ікони XV – XVI 
століть є не тільки бажаним але й необхідним. 

Література:
1. Богачов А. Л. Філософська герменевтика. Навчальний посібник. –  

К. : Курс, 2006. – 405 с. 
2. Булгаков С. Н. Православие. Очерки учения православной церкви. – 

К. : Лыбидь, 1991. – 238 с. 
3. Бычков В. В. По поводу двухтысячелетия христианской культуры. 

Эстетический ракурс. – Полигнозис. – № 3. – М., 1999. – С. 38–48.
4. Бычков В. В. 2000 лет христианской культуры sub specie aesthetica. Раннее 

христианство. Византия. – М. – СПб. : Университетская книга, 1999. – 575 с. 
5. Кондаков Н. П. Иконография Богоматери. Санктъ – Петербургъ,  

1914. – Т. 1. – 387 с. 
6. Лазарев В. Н. Русская иконопись от истоков до начала XVI века. –  

М. : Искусство, 2000. – 540 с. 
7. Лидов А. М. Иеротопия. Создание сакральных пространств как вид 

творчества и предмет исторического исследования // Иеротопия. Созда-
ние сакральных пространств в Византии и Древней Руси. – М. : Индрик,  
2006. – С. 10.

8. Православная богословская энциклопедия / под ред. Лопухина А. П. – 
Петроград, 1904. – Т. V.

9. Преподобный Иоанн Дамаскин. Три слова в защиту иконопочитания. – 
СПб. : Азбука – Классика, 2008. – 192 с. 

10. Рикер П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике. – М. : 
Канон – Пресс – Ц, 2002. – 624 с. 

11. Семиотика / под ред. Ю. С. Степанова. – М. : Радуга, 1983. – 636 с. 
12. Семиотика Язык. Природа. Культура: Курс лекций. Н. Б. Мечковская. – 

М. : Академия, 2007. – 432 с. 
13. Успенский Б. А. Семиотика иконы // Успенский Б. А. Семиотика ис-

кусства. – М. : Школа “Языки русской культуры”, 1995. – С. 220-294.
14. Хайдеггер М. Исток художественного творения // Хайдеггер М. 

Работы разных лет. – М. : Гнозис, 1993. – 464 c. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач ка-
федри етики, естетики та культурології Київського національного 
університету ім. Тараса Шевченка В. І. Панченко



Серія “Філософія”. Випуск 8. 159

УДК 130. 2 

Катерина Білик 

КАРНАВАЛІЗАЦІЯ ОСОБИСТОСТІ  
У ТВОРЧОСТІ Є. МАЛАНЮКА

У статті розглядається феномен карнавалізації особистос-
ті на прикладі творчості українського поета Є. Маланюка. Зо-
крема, мова йде про створення в поетичних творах уявного сві-
ту, який є альтернативним щодо реального. У цей уявний світ 
включені реальні персонажі з минулого автора. Досліджуються 
коди ідентичності, які виникають внаслідок карнавалізації. Крім 
того, зроблено спробу осмислити причини існування цих кодів у 
творчості цього автора. 

Ключові слова: карнавалізація, коди ідентичності, уявний світ. 

Bilyk K. The Carnivalization of a Personality in Y. Malaniuk’s 
Poetry

The phenomenon of carnivalization is studied on the example of 
Ukrainian poet Y. Malaniuk. In particular, the question is the creating 
of the imagined world that is alternative in relation to the real one, 
in poetical works. The real characters from the author’s past are 
included to this imagined world. The codes of identity that appear 
as a result of carnivalization are studied. More over, the attempt to 
comprehend the reasons of the existing of these codes in the given 
author’s poetry is made. 

Key words: carnavalization, the codes of identity, the imagined 
world. 

Билык К. А. Карнавализация личности в творчестве  
Е. Маланюка

В статье рассматривается феномен карнавализации на при-
мере творчества украинского поэта Е. Маланюка. В частности, 
речь идет о создании в поэтических произведениях воображае-
мого мира, который является альтернативным по отношению к 
реальному. В этот воображаемый мир включены реальные пер-
сонажи из прошлого автора. Исследуются коды идентичности, 
которые возникают вследствие карнавализации. Кроме того, 
сделана попытка осмыслить причины существования этих ко-
дов в творчестве данного автора. 

Ключевые слова: карнавализация, коды идентичности, вооб
ражаемый мир. 

© Катерина Білик, 2011



Наукові записки160

У цій статті ми досліджуємо творчість українського поета першої 
половини ХХ ст. Є. Маланюка, в поезії якого простежуються необа-
рокові риси. Його творчість вивчалася українськими та польськими 
дослідниками, серед яких Л. Куценко [5], Ю. Войчишин [2], Е. Ци-
ховська [11], Н. Лисенко, А. Середницький [15], П. Вашкевич-Лєван-
довська. 

Сучасній свідомості до певної міри притаманна карнавалізація 
особистості, прикладом якої є створення вигаданого, уявного світу 
(віртуальна реальність Інтернету (“стіни” соціальних мереж), альтер-
нативна історія тощо). 

Під карнавалізацією розуміється створення ілюзорного, вигадано-
го світу з вигаданим простором, часом, обставинами, персонажами. 
Цей світ може частково ґрунтуватися на наявній реальності. Творець 
світу поміщує себе туди в тій чи іншій іпостасі. 

Зокрема, карнавалізація особистості спостерігається в українській 
поезії. Ми обрали для дослідження окремий випадок – творчість  
Є. Маланюка, в якій простежується феномен карнавалізації та наяв-
ність двох кодів ідентичності, один із яких пов’язаний із карнавалі-
зацією. На карнавалізацію у творах Є. Маланюка звертали увагу до-
слідники його спадщини, а також дослідники української літератури 
першої половини ХХ ст., такі як, наприклад, О. Юрчук [12], Н. Ада-
менко [1]. Однак повною мірою це питання ще не висвітлено і зазви-
чай лишається поза увагою дослідників. 

У цій статті викладено авторську гіпотезу. 
Метою статті є вивчення феномену карнавалізації, її наслідків для 

авторської свідомості та причини її виникнення. 
Кожна людина може мати кілька кодів ідентичності. Ми розгля-

даємо той варіант, коли людина ідентифікує себе як себе реальну та 
як себе уявну. Перший код ідентичності – “я існую в даній площині 
реальності”. Більшість людей мають такий код, так чи інакше іденти-
фікуючи, усвідомлюючи та осмислюючи себе в тому часі та просторі, 
в якому вони знаходяться. Другий код – “я існую в іншій площині 
вигаданої реальності”. Його мають тільки окремі індивіди, і він, зви-
чайно, не обмежений у часі та просторі. Індивід може свідомо розріз-
няти ці коди, а може сплутувати, частково чи повністю ототожнюючи 
площини та реальності. 

У поезії Є. Маланюка наявні обидва коди ідентичності. У нього 
вони існують паралельно, він їх розрізняє – в поезії він ідентифікує 
себе як себе уявного, в прозі, навпаки, як себе реального. Таким чи-
ном, його творчість є подвійною: в науково-публіцістичній прозі він 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 161

тверезо оцінює минуле, розуміючи, що до нього повернутися немож-
ливо; а в поезії оживлює персонажів зі свого минулого, описуючи 
альтернативний розвиток подій. 

У поетичних творах Є. Маланюка персонажі з минулого (які по-
мерли) є живими, діють у вигаданому світі (який за деякими аспекта-
ми збігається з реальним, відрізняючись, однак, сценарієм розвитку 
подій). Це те, що могло би статися. Наявність вигаданого світу ми 
віднесли до феномену карнавалізації. Про неї мова буде йти трохи 
пізніше. А зараз принагідно поговоримо про ще один додатковий код 
ідентичності – ототожнення себе з себе минулим. Автор розглядає 
себе як того персонажа, який діє в його вигаданому світі, частково 
співвідносячи себе з самим собою, яким він був у той час, коли інші 
персонажі (оживлені ним) ще були живими (“Спогад” [8, с. 147-148]). 
Причиною появи додаткового коду є те, що автор розглядає померлих 
людей як живих, а значить, як тих, з якими він (“він минулий”) вза-
ємодіяв у своєму минулому. Якщо оживлюються персонажі, то ожив-
люється (навіть мимовільно) їх минуле разом з усім своїм вмістом, 
включаючи і автора (того, який він був у минулому). 

Цей код (“я минулий”) є варіацією розглядання себе як себе уявно-
го. Тому ці два коди – основний “я уявний” і додатковий “я минулий” 
у статті розглядаються разом. 

Тепер розглянемо феномен карнавалізації особистості. Цей фено-
мен полягає в тому, що людина створює вигаданий світ, куди помі-
щує себе (як під час карнавалу). У Є. Маланюка це проявляється, як 
вже говорилося вище, в поезії. Він створює настільки сильну ілюзію 
реальності, що читач, не обізнаний з історичними фактами, вважає 
створений світ справжнім. Тільки зазираючи в примітки, з подивом 
дізнаєшся, що описані люди на час створення поезії були мертві. 

Яскраво демонструють приклад карнавалізації поезії, присвячені 
його колишньому військовому начальнику (В. Тютюнник), який за-
гинув під час визвольних змагань УНР. У цих поезіях, в ілюзорному 
світі В. Тютюнник є живим, живими є інші персонажі, які на час на-
писання поезій були давно мертві. Це такі поезії, як “Побачення” [7, 
с. 138-144], “Балада про Василя Тютюнника” [9, с. 63-65], “Провесна” 
[8, с. 95-96] та інші. 

Нагадую, що творчість Є. Маланюка часто відносять до необаро-
ко. Необароко успадкувало більшість своїх значних рис від свого по-
передника, літературного бароко. Серед цих рис виділяють такі, як 
бравурність, буфонадність, карнавалізація і театралізація дійсності, 
надмір/надривність, ускладненість тропів, змістових напластувань 



Наукові записки162

[12]. Ці ознаки притаманні і українському необароко, зокрема, карна-
валізація і театралізація дійсності. 

Необароко також перейняло окремі риси архітектурного бароко, 
зокрема такі, як створення ілюзій в інтер’єрі: фальшиві вікна та двері; 
дзеркала, які розширюють простір; зображення на стінах людей в ре-
альний розмір. Опис поведінки мертвих людей як живих (“Побачен-
ня” [7, с. 138-144]) відповідає фальшивим вікнам і дверям, оскільки 
він не містить під собою реального підґрунтя. Опис можливих подій 
як реальних (“Балада про Василя Тютюнника” [9, с. 63-65]) відповідає 
зображенню на стінах людей в дійсний розмір, оскільки ці події (їх 
зображення) розгортаються на тлі реальності, адекватної автору (на 
“стіні”). Опис поведінки ще живих людей, які діють у вигаданих по-
діях (“Балада про Василя Тютюнника” [9, с. 63-65]), відповідає дзер-
калам, які відбивають реальність, розширюючи простір. 

У наведених для прикладу поезіях у дзеркало дивиться сам автор 
(він є живим, проте, діє у світі мертвих). Дзеркало, крім розширення, 
ще й подвоює реальність. Тобто маємо два простори – той, в якому 
знаходиться людина, що дивиться у дзеркало, і той, який відображає 
це дзеркало. Однак у Є. Маланюка не йдеться про два простори, один 
з яких є відображенням іншого. На початку є один простір – реальна 
площина, потім – стисло, кількома словами – описується перехід до 
іншої, вигаданої площини, що ніби відображує реальну. Далі реальна 
площина зникає, лишається тільки вигадана – яка тепер ідентифіку-
ється як реальна. Відображення у дзеркалі не є насправді відображен-
ням. Той Маланюк, який діє у вигаданому світі (світі мертвих), не є 
двійником (дзеркальним відображенням) реального Маланюка. Це і 
є реальний Маланюк, який перейшов грань між двома площинами. 
Тільки знаходячись у реальному світі, поет розрізнює два коди іден-
тичності. У вигаданому світі діє другий код (“я уявний”) збігається з 
першим – “я реальним”. Нагадую про додатковий код – “я минулий”, 
який є складовою частиною того Маланюка, що діє у вигаданому сві-
ті. Тобто, у процесі карнавалізації усі коди перетворюються на один. 

Повертаючись до архітектурного простору поезії Маланюка, за-
значаю, що карнавалізація сприяє розширенню простору. Той код 
ідентичності (“я уявний”), який викликаний карнавалізацією, слугує 
для розширення площини уявної, вигаданої реальності. Тоді як пер-
ший код ідентичності (“я реальний”) обмежений часом (20-30-ті рр. 
ХХ ст.), простором (на той час поет перебував в еміграції у Східній 
Європі), історичними подіями (крах УНР) та іншими об’єктивними 
чинниками. Другий код дає змогу вирватися з реальної обмеженої 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 163

площини. Власне, у розширеній реальності час і простір як такі від-
сутні. Увага сконцентрована на подіях (які відрізняються від історич-
них). Будь-які чинники стають суб’єктивними, і автор керує ними на 
свій розсуд. Це вже жанр історичної фантастики або альтернативної 
історії, тільки в поетичній формі. 

Виникає питання: якими є причини карнавалізації та подвій-
ної ідентичності у творчості Є.   Маланюка. Два коди ідентичності 
з’являються у творчості Є.   Маланюка у так званий “варшавський 
період”, який перетинається з празьким (поет емігрував до Польщі, 
вчився у Чехії, потім повернувся до Польщі, де працював). У цей пе-
ріод вийшли друком такі збірки: “Земна Мадонна” (1934), “Перстень 
Полікрата” (1939, опубліковано у Львові), “Вибрані поезії” (1943, 
Львів – Краків); почав писати “П’яту симфонію” (закінчив у 1954). 

До цього періоду Маланюк не був поетом. Звичайно, він писав вір
ші, але їх ніколи не включають до його творчої спадщини, оскільки 
ті, що збереглися, є учнівськими, нижчими від загального рівня його 
поезії. Якщо були інші, вони невідомі дослідникам. У Польщі він пе-
реосмислює життя, усвідомлюючи, що збройна боротьба для нього 
закінчилася. За короткий час Є. Маланюк став досить відомим пое
том, не тільки в своєму колі. 

Він бере участь в українських мистецьких об’єднаннях (Празька 
школа, група “Танк”). Учасники цих об’єднань, такі як Ю. Дараган 
(цикл поезій “Жіноче”[3]), О. Лятуринська, Ю. Липа також тяжіють 
до створення вигаданого світу. Роман Ю. Липи “Козаки в Московії” 
є прикладом карнавалізованого альтернативного світу. Кожен будує 
свій світ відповідно до своїх уподобань. Так, наприклад, О. Лятурин-
ська створює карнавалізований світ на основі культури Київської 
Русі: “Після бурі”, “Дала я панцер окувати”, “Брешуть на щити ли-
сиці” [9, 195; 198; 199]. Багатьом учасникам Празької школи та групи 
“Танк” властиве бажання створити вигаданий світ, і Є. Маланюк не є 
винятком. За допомогою карнавалізації переосмислюються події, ре-
алізується прагнення переписати хід минулого, формується ілюзорна 
реальність, куди можна втекти від дійсності. 

Також Є. Маланюк знайомиться з відповідними польськими фор-
муваннями, зокрема з польськими скамандритами (група поетів пер-
шої половини ХХ ст., яких також відносять частково до необароко –  
Ю. Тувім, Я. Лехонь, Я. Івашкевич, А. Слонімський). Проведене дослі-
дження показало, що вплив справді спостерігається (Я. Лехонь, “Марш 
Другого Корпусу” [14, с. 75], Я. Івашкевич, “Октостихи” [13]), хоча 
він не є визначальним. У цих поетів теж є мотиви створення уявного 



Наукові записки164

світу, оживлення мертвих. Є. Маланюк спілкувався зі скамандритами, 
був обізнаний з їхньою творчістю, але його власна поезія розвивалася 
паралельно з поезією скамандритів. Правильніше буде говорити про 
те, що і Є. Маланюк, і скамандрити використовували однакові теми. 
Вплив скамандритів поєднався з впливом Празької школи. 

Інша причина – бажання оживити померлих. Автор втратив рід-
них йому людей під час війни. Створення вигаданого світу давало 
можливість описувати померлих як живих. Крім того, у вигаданому 
світі події можуть розгортатися не за тим сценарієм, що в дійснос-
ті, тому можна зробити те, що не вдалося зробити в реальності, так 
би мовити, взяти реванш. В одному зі своїх творів Фуко зауважує, 
що “… розповідь продовжувалася, щоб […] утримати смерть – поза 
колом існування” [10]. Є. Маланюк дотримувався схожих міркувань. 
Його твори дають померлим інше життя, шанс зробити те, що вони 
не встигли зробити в історичній реальності. “Немає смерті”, твердить 
він у своїх творах [7, с. 144]. Його твори є тим засобом, за допомогою 
якого зупиняється, скасовується смерть. 

Російська дослідниця карнавалізації М. Загібалова вказує на те, що 
карнавалізація може бути засобом відновлення цілісності сприйнят-
тя навколишнього світу [4, с. 15]. Для Є. Маланюка карнавалізація 
справді відігравала роль такого засобу, щоб відновити своє сприйнят-
тя світу, порушене війною, еміграцією та втратою рідних. Карнава-
лізація розширює обмежений простір, про що вже говорилося вище, 
тому і поет не відчуває себе обмеженим. Карнавалізація поєднує два 
коди ідентичності в один, що також сприяє відновленню цілісності, 
оскільки свідомість не розривається між світами. Не завжди створен-
ня ілюзорного світу є ознакою втрати відчуття дійсності. Навпаки, це 
дає вихід тим переживанням та емоціям, які заглушуються в реаль-
ному світі. Єдина умова карнавалізації – поєднання двох кодів іден-
тичності, використання “стін” та “дзеркал” тільки в ілюзорному світі, 
чітке розмежування кодів у реальному світі. 

Підібʼємо підсумки. В поезії Є. Маланюка наявні два коди іден-
тичності – “я реальний” та “я уявний”. Карнавалізація особистості, що 
простежується в його творах, поєднує ці два коди в один (у площині ви-
гаданої реальності), розширює площину дійсної реальності, відновлює 
цілісність сприйняття дійсності. Причини карнавалізації та подвійної 
ідентифікації, з одного боку, вплив Празької школи та польських ска-
мандритів, з іншого – бажання переписати минуле та намагання зупи-
нити смерть. Біографія Є.  Маланюка свідчить про позитивні наслідки 
карнавалізації – поет відновив своє життя, зруйноване війною. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 165

Література:
1. Адаменко Н. Б. Феномен бароко в культурно-філософській традиції 

постмодернізму // Автореф. дис.... к. філософських н. – спец. 09. 00. 05. – К., 
2007. – 18 с. 

2. Войчишин Ю. Поетична особистість Є. Маланюка / Ю. Войчишин. – 
Київ: Либідь, 1993. – 160 с. 

3. Дараган Ю. Ю. Срібні сурми: Поезії. Біографічний нарис / Ю. Ю. Дара-
ган, Л. Куценко. – К. : Веселка, 2004. – 127 с. 

4. Загибалова Мария Анатольевна. Феномен карнавализации современ-
ной культуры : диссертация... кандидата философских наук : 09. 00. 13 / 
Загибалова Мария Анатольевна; [Место защиты: Тул. гос. пед. ун-т им.  
Л. Н. Толстого]. – Тула, 2008. – 154 с. 

5. Куценко Л. Євген Маланюк: дорогами втрат і сподівань / Л. Куценко. – 
Кіровоград: Центрально-українське вид-во, 2002. – 84 с. 

6. Маланюк Є. Вибрані поезії / Є. Маланюк. – Львів – Краків, 1943. 
7. Маланюк Є. Невичерпальність: Поезії, статті / Є. Маланюк. – К. : 

Веселка, 2001. – 318 с. 
8. Маланюк Є. Поезії / Є. Маланюк. – К. : Укр. Письменник, 1992. – 318 с. 
9. Празька поетична школа: антологія. – Харків: Веста-Ранок, 2004. – 

256 с. 
10. Фуко М. Что такое автор / М. Фуко. Воля к истине: по ту сторону 

знания, власти и сексуальности, [Работы разных лет]; пер. с франц. – М. : 
Касталь, 1996. – С. 7-45. 

11. Циховська Е. Д. “Є. Маланюк і Стемповські: контактно-типологіч-
ні зв’язки”. Міжнародна Інтернет-конференція “Українська література і 
загальнослов’янський контекст. http://www. bdpu. org/scientific_published/
ukr_lit_2008.

12. Юрчук О. О. Необарокові тенденції в українській літературі ХХ ст. / 
О. О. Юрчук. – Київ: Либідь, 1998. – 202 с. 

13. Iwaszkiewicz J. Oktostychy. Wiersze. Tom 1. Czytelnik. – Warszawa, 
1977. – 430 s. 

14. Lechoń J. Poezje zebrane. – Toruń, 1995. – 550 s. 
15. Serednicki A. Jewhen Małaniuk a pisarze polscy // Serednicki A. Szkice 

polsko-ukraińskie. – Warszawa: Towarzystwo Polska-Ukraina, 1994. – S. 58-86. 

Рецензент: доктор культурології, профессор кафедри філософії 
та політології Харківської державної академії культури А. Т. Щедрін



Наукові записки166

УДК 18

Катерина Шевчук

ДО АНАЛІЗУ ОСНОВНИХ ІДЕЙ ЕСТЕТИКИ 
РОМАНА ІНҐАРДЕНА

У статті здійснюється цілісний аналіз основних положень 
естетичної теорії відомого польського філософа Романа Ін-
ґардена, звертається увага на значення естетичного доробку 
мислителя на становлення сучасної естетики. Підіймається пи-
тання про можливість використання концепції Р. Інґардена для 
аналізу сучасного мистецтва і накреслюється лінія подальших 
досліджень у цьому напрямку. 

Ключові слова: естетична теорія, естетична ситуація, ес-
тетичне переживання, твір мистецтва, художня цінність, ес-
тетична цінність.

Shevchuk K. The analysis of main ideas of Roman Ingarden’s 
aesthetics

The author analyzes the main ideas of aesthetical theory of 
famous Polish philosopher Roman Ingarden. In the article author 
pays attention to the importance of Ingarden’s aesthetical ideas for 
the development of contemporary aesthetics. And it’s also asked the 
question about possibility of usage of the Ingarden’s conceptions for 
the analysis of contemporary art and are shown the prospects for 
future investigations in this direction. 

Key words: aesthetical theory, aesthetical situation, aesthetical 
experience, work of art, artistic value, aesthetical value. 

Шевчук К. К анализу основных идей эстетики Романа Ин-
гардена

В статье осуществляется целостный анализ основных идей 
эстетической теории известного польского философа Романа 
Ингардена, обращается внимание на значение эстетического 
творчества мыслителя для развития современной эстетики. 
Ставится вопрос о возможности применения концепции Р. Ин-
гардена для анализа современного искусства и начертивается 
линия дальнейших исследований в этом направлении. 

Ключевые слова: эстетическая теория, эстетическая ситу-
ация, эстетическое переживание, произведение искусства, худо-
жественная ценность, эстетическая ценность.

© Катерина Шевчук, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 167

Значення доробку Романа Інґардена в галузі польської і світової 
естетики загалом не потребує особливих доведень. Естетична теорія 
Р. Інґардена без вагань є визнаною важливим орієнтаційним пунктом 
рефлексій над мистецтвом і його цінністю. Багатство спостережень і 
низка відкриттів, ревізія поточних переконань і, перш за все, мислиннє-
вих конструкцій, якими оперувала тогочасна естетика, вражаюча кіль-
кість проблем, що вивчаються, спричинили те, що теорія Р. Інґардена 
здійснила вплив на теоретиків літератури і мистецтва у всьому світі. 

Славу Р. Інґарден здобув передусім як теоретик літератури, осо-
бливо тоді, коли на його книгу “Das literarische Kunstwerk” (“Про 
літературний твір”) [5] послався Р. Веллек, відомий літературозна-
вець, у написаній у 1949 році в співавторстві з О. Варреном “Теорії 
літератури” [21]. Популяризації філософських поглядів Р. Інґардена 
сприяла його участі у міжнародних конференціях та читанні лекцій 
за кордоном. Ціле гроно учнів Р. Інґарден виховав у Польщі, а його 
естетична теорія справила величезний вплив на польських теоретиків 
літератури, музикознавців, фільмознавців, театрозновців тощо. 

Вибрані позиції з літератури, присвяченої доробку і, зокрема, есте-
тиці Р. Інґардена, подає А. Тищик (“Мистецтво і цінність. Про естети-
ку Романа Інґардена”) [20, c. XIX]. Схопленню структури естетики та 
представленню її окремих розділів і основних категорій присвячена 
книга А. Щепанської “Естетика Романа Інґардена” [18]. Позиція Ін-
ґардена щодо основних естетичних питань на тлі польської естетики 
ґрунтовно представлена Б. Дзємідоком у праці “Теорія естетичних 
переживань і цінностей у польській естетиці міжвоєнного двадцяти-
ліття” [4]. Аналіз основних положень естетики Р. Інґардена здійснив 
В. Стружевський “Програма естетики Романа Інґардена” [17] і К. Бар-
тошинський “Про деякі положення естетики Інґардена” [3]. 

Серед українських дослідників варто відмітити передусім Л. Лев-
чук, яка пише про естетику Романа Інґардена в контексті дослідження 
західноєвропейської естетики ХХ століття [2, c. 94-101]. Інший укра-
їнський дослідник Г. Грабович аналізує концепцію естетичних ціннос-
тей польського філософа та її відношення до літератури [1, c. 25-68]. 

Загалом, представлені Р. Інґарденом естетичні погляди, а також 
література, присвячена його теорії, дозволяє здійснити ґрунтовний 
аналіз головних положень естетичної теорії філософа, визначити на-
прямок майбутніх досліджень, а також з’ясувати можливості вико-
ристання його естетичної аксіології у дослідженнях сучасного мис-
тецтва, зокрема, авангардного і неоавангардного, постмодерного і 
сучасного електронного мистецтва. Основним питанням, яке постає 



Наукові записки168

з огляду на такого роду дослідження, пов’язане, насамперед, з мож-
ливістю розгорнутого естетичного переживання, ґрунтовно проаналі-
зованого польським філософом в його естетичній теорії щодо творів 
сучасного мистецтва, які часто не мають жодних художніх якостей 
(на основі яких згодом, згідно з теорією Р. Інґардена, постають ес-
тетичні цінності як результат естетичного переживання). Вияснення 
цього питання передусім вимагає здійснення послідовного і ґрунтов-
ного дослідження основних ідей Інґарденівської естетики. 

Естетика Р. Інґардена безперечно пов’язана з іншими зацікавлен-
нями філософа (онтологією, теорією пізнання, філософською антро-
пологією, аксіологією, філософією мови і феноменологічною мето-
дологією). Естетичні роздуми так само важливі для цілісності його 
філософської думки, як онтологічні роздуми. Онтологічна рефлексія 
Р. Інґардена, як зауважує А. Щепаньська, відкрила нові терени для 
пізнання, формулюючи питання, які до цього не ставились, і тим са-
мим виявила нерозкритий дотепер простір дослідницького проник-
нення в естетиці [18, c. 28]. 

Можна ствердити, що саме естетичні роздуми Інґардена принесли 
йому найбільший творчий успіх. В. Татаркевич так охарактеризував 
доробок Р. Інґардена: “Близько половини його праць присвячена ес-
тетиці. Їй завдячує може більше половини своєї слави. У ній також 
має тривале, загальне визнання, можна сказати, класичний здобуток” 
[19, c. 3]. 

Естетична рефлексія Р. Інґардена є результатом відповідно розви-
неної теорії. Вона вражає своєю оригінальністю і єдністю. З приводу 
цього можна висловити ризиковне твердження, що у випадку його ес-
тетичної концепції маємо справу з цілісним схопленням усіх ключо-
вих аспектів цієї галузі, які мають місце в т. зв. “естетичній ситуації”, 
хоча сам філософ заперечував, що його метою є створення цілісної 
системи. 

Особливістю Інґарденівських естетичних роздумів є те, що вони 
виростають з живого досвіду – зі спілкування з творами мистецтва, 
коли схоплюється і проблематизується все його багатство і склад-
ність. Аналіз окремих видів мистецтва породив роздуми про основні 
категорії загальної естетики (твір мистецтва, естетичне переживання, 
естетичний предмет, естетична цінність тощо). Таким чином, есте-
тична думка Р. Інґардена функціонує двояко: з одного боку, вона є 
фундаментом загальної естетики як філософського знання, з іншого 
ж – є фундаментом знання про окремі види мистецтва (наприклад, 
знання про літературу, музику, малярство і архітектуру). 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 169

До заслуг Р. Інґардена у сфері естетики належить відкриття рів-
невої будови та квазі-часової структури творів мистецтва. Здійснене 
ним розрізнення між фізичним фундаментом твору мистецтва і самим 
твором, а також між твором і його естетичною конкретизацією були 
сприйняті багатьма теоретиками. На цьому ґрунтується також розріз-
нення художніх і естетичних цінностей в теорії Р. Інґардена. 

Роздуми Р. Інґардена з естетики виросли з його досліджень, 
пов’язаних з проблемою існування світу і предметів, які до ньо-
го входять. Розглядаючи питання існування чисто інтенціональних 
предметів, Р. Інґарден звернувся до творів мистецтва як прикладів 
існування предметів такого типу. Інґарден не збирався спеціально 
займатися естетичною проблематикою, а використовував результати 
естетичних досліджень як приклади безпосередньо даної наочності 
при розв’язанні онтологічних положень. 

Пізніше Інґарден займався власне естетичними дослідженнями, 
зокрема, здійснив аналіз різних видів мистецтва, і також визначив 
основні характеристики твору мистецтва як такого. В метаестетич-
ній роботі, присвяченій філософській естетиці, Р. Інґарден намагався 
окреслити цілісність естетики, аналізуючи питання предмета її дослі-
джень, завдань, основних понять і методів. Переймався також тен-
денціями розвитку естетики, стверджував, що, на відміну від низки 
наук, зокрема, математичних і природничих дисциплін, естетика досі 
не виробила для своїх цілей спеціальної “мови”. Пояснював цей факт 
відносною молодістю естетики [9, c. 306]. 

Як філософська дисципліна, естетика, на думку Р. Інґардена, охо-
плює такі сфери досліджень: онтологію творів мистецтва і естетич-
ного предмета, феноменологію творчого художнього акту i феноме-
нологічні олздуми над стилем твору мистецтва, як і його відношення 
до цінності, феноменологію рецептивного естетичного переживання, 
онтологію і феноменологію цінностей твору мистецтва і естетично-
го предмета (художні цінності й естетичні цінності), теорію пізнан-
ня твору мистецтва й естетичного переживання (особливо пізнання 
художніх цінностей і естетичних цінностей), теорію критичного оці-
нювання і філософську теорію сенсу та значення мистецтва в житті 
людини [8, с. 11]. 

Перераховані галузі дослідження естетики пов’язані між собою 
таким чином, що жодну з них не можна розглядати відокремлено від 
інших. Таким чином, філософська естетика Р. Інґардена становить 
певну систематичну єдність. 

У метаестетичних роботах Інґарден звертав увагу на те, що деякі 



Наукові записки170

естетичні проблеми ще чекають свого вирішення. Багато уваги приді-
ляв питанню художніх і естетичних цінностей. У міркуваннях про аксі-
ологічний вимір естетики весь час переймався питаннями, у відповідь 
на які відсилався до аналізу основних понять загальної теорії цінності. 

Якщо говорити про основні положення естетичної теорії Р. Інґарде-
на, варто звернутися до поняття естетичної ситуації. Показово, що як 
синоніми до цього поняття філософ використовував два інші терміни: 
“спілкування” і “зустріч”. Хоча Інґарден вагався щодо використання 
цих понять, то, однак, здається, саме поняття естетичної ситуації є 
найширшим і містить в собі два інших. Використання поняття есте-
тичної ситуації допомагає, на думку Інґардена, позбутися обмеження 
естетики, зорієнтованої лише на об’єкт або лише на суб’єкт, тобто до-
помагає подолати односторонній підхід в естетичних дослідженнях. 
Поняття естетичної ситуації сприяє схопленню на ґрунті естетичного 
переживання суб’єкт-об’єктної взаємодії, що постає чи не найважливі-
шим моментом естетичної концепції польського філософа [10, c. 173]. 

Ключовим положенням Інґарденівької естетики є теорія твору мис-
тецтва. Характерним способом сприйняття мистецтва є, згідно з кон-
цепцією філософа, естетичне спостереження і пов’язане з ним естетичне 
переживання. Проблематика будови твору мистецтва і його конкрети-
зації, а також пов’язана з ними аксіологічна проблематика є етапами 
аналітичного схоплення естетичного спостереження, положення, що 
постає у Інґардена в межах дослідження чуттєвого пізнання. Р. Інґарден 
зосереджується на визначенні онтологічних умов естетичного спосте-
реження (екзистенціальна і формальна будова твору мистецтва), згодом 
здійснює аналіз самого естетичного спостереження, що розвивається в 
межах визначеної перед цим онтологічної стуктури твору мистецтва. 

Центральним моментом, навколо якого обертається вся Інґарденів-
ська естетика, є положення, які стосуються естетичної цінності. Хоча 
цілісна концепція естетичних цінностей з’явилася на пізньому етапі 
творчості філософа, зокрема, у 60-ті роки ХХ ст. (раніше можна гово-
рити лише про попереднє окреслення проблеми цінностей цього типу), 
однак значення концепцій, які існували раніше, такі як: твір мистецтва, 
його сприйняття і конкретизація, виявляється лише після співвіднесен-
ня їх з проблемою появи, існування і пізнавання естетичних цінностей. 

У результаті проведеного аналізу творів польського філософа 
можемо ствердити, що основною тезою його естетичної аксіології є 
ствердження необхідності дистинкції двох порядків: 1) твору мисте-
цтва і цінностей, що йому служать (художніх цінностей у концепції 
польського філософа); 2) естетичної конкретизації цього твору (есте-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 171

тичний предмет) і цінностей (естетичних), що їй притаманні (вирос-
тають на цьому предметі) [9, c. 407]. 

Розрізнення твору мистецтва і його естетичної конкретизації, а та-
кож розрізнення художніх цінностей і естетичних цінностей є важли-
вим моментом в естетиці Р. Інґардена, оскільки твір, на думку філосо-
фа, є лише засобом, що служить для того, аби при зустрічі з людиною, 
яка отримує естетичний досвід, дійшло до конституювання і безпосе-
реднього наочного схоплення естетичного предмета і естетичної цін-
ності, яка на ньому виростає, що є ключовою метою всього процесу 
естетичного переживання. 

На думку польського естетика, однією з найскладніших проблем 
в естетиці є проблема об’єктивності естетичної цінності. Зокрема, у 
своїй праці з метаестеттики “Про феноменологічну естетику”, Р. Ін-
ґарден прагнув вирішити проблему “суб’єктивізму – об’єктивізму в 
естетиці”. Зазначає, що тривалий час в історії панувало одностороннє 
розуміння естетичних явищ: або через призму об’єктивності, або – 
суб’єктивності. Філософ говорить про потребу відходу від традиції 
мовлення про “суб’єктивну” і “об’єктивну” естетику, яка веде до ба-
гатьох непорозумінь, і запропонував визначати предмет естетики як 
зустріч автора (спостерігача) з твором мистецтва, “зустріч цілком осо-
блива, з котрої у певних випадках виростає твір мистецтва (resp. есте-
тичний предмет), з іншого – доходить до творчого народження авто-
ра, спостерігача, що естетично переживає, чи критика” [7, c. 25]. Таку 
пропозицію висловив на Третьому міжнародному конгресі з естетики 
у Венеції (1956). Пропозиція Р. Інґардена не була, однак, сприйнята 
учасниками конгресу. Сам же польський філософ був настільки пере-
конаний у вірності своєї пропозиції, що зайнявся її обґрунтуванням, 
підкреслюючи, що зустріч творця (реципієнта) з твором мистецтва (ес-
тетичним предметом) є ключовим постулатом естетики. 

Звертаючись до питання об’єктивного уґрунтування естетич-
них цінностей, Р. Інґарден зауважував, що естетичні цінності тому 
об’єктивні, що є визначеними естетичними якостями, а ті, своєю чер-
гою, – художніми, що містяться в індивідуальному творі мистецтва. 

Естетично ціннісні якості, що уґрунтовані в предметі, “об’єктивні”, 
оскільки з’являються феноменально на естетичних предметах. Відо-
мо, що сам Р. Інґарден характеризував свою позицію щодо теорії 
цінностей як об’єктивізм. Однак через роль, яку філософ приписує 
суб’єкту у творенні цінностей (окрім буттєвої основи предмета, як 
вже зазначалося, говорить також про суб’єктне утвердження ціннос-
ті), а тому варто говорити швидше про поміркований характер цієї 



Наукові записки172

позиції і окреслювати позицію Р. Інґардена як “поміркований есте-
тичний об’єктивізм” або навіть як “реляціонізм”. 

У праці “Про будову картини” Р. Інґарден вирішує проблему від-
носності художніх і естетичних цінностей, зауважує, що перші є від-
носними цінностями, а другі – безвідносними цінностями. Відносність 
художньої цінності пояснює тим, що вона є засобом актуалізації в пред-
меті певної естетичної цінності. Іншими словами, маємо тут справу з 
засобом для досягнення певної мети, що служить твору лише у зв’язку 
з естетичною цінністю. Естетична цінність безвідносна, бо не є засобом 
для досягнення мети. Натомість вона нерозривно пов’язана з естетично 
ціннісними якостями і є їх близьким визначенням. Естетична цінність 
не є, отже, чимось зовні накинутим і в своєму існуванні залежним від 
чогось, що знаходиться за межами естетичного предмета [6, c. 104-109]. 

Дослідивши основні положення естетичної аксіології Р. Інґардена, 
варто було б також звернутися до аналізу та інтерпретацій його ідей, 
що представлені у філософській літературі. Говорячи про значення 
Інґарденівської естетики, слід зауважити, що високо оцінили його до-
робок А. Щепанська. Авторка зауважує, що “естетична думка Р. Ін-
ґардена ставить його поряд з найвидатнішими естетиками сучасності: 
вона переростає своїм значенням, філософським рангом, системністю 
й глибиною та прецизією решту концепцій і теоретичних звершень 
польської між– і повоєнної естетики” [18, c. 7]. 

Естетична аксіологія Р. Інґардена надихала багатьох дослідників. 
Наприклад, С. Моравський, проголошуючи, що естетика є “stricte” 
аксіологічною дисципліною, в дусі Р. Інґардена також вирізняє шість 
елементів програми дослідження предмета естетики. Першим еле-
ментом є естетичні (художні) цінності і якості. Концентрує при цьому 
увагу на виясненні відмінності між ціннісними якостями і цінностя-
ми, між естетичними цінностями та художніми цінностями, а також 
на визначення генезису, характеру і виду естетичних цінностей. Дру-
гим елементом є аналіз основних типів цінностей. Третій визначає 
аналіз різновидів цінностей надбудованих над естетичними цінностя-
ми і якостями. Четвертим елементом є художні та естетичні пережи-
вання, їх генезис, характер і різновиди. П’ятий натомість пов’язаний з 
визнанням предметом досліджень естетики функцій твору мистецтва. 
Останній, шостий елемент, окреслює притаманну естетиці сферу 
пов’язану із визначенням критеріїв оцінювання в генетичному, струк-
турному і функціональному сенсах [12, с. 13]. 

Однак варто пам’ятати, що пізніше погляди С. Моравського змінили-
ся, він залишає напрям естетики, що спирався на традиційній парадигмі, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 173

а тому говорити про подібність його концепції та концепції Р. Інґардена 
можна виходячи лише з контексту раннього періоду творчості цього 
дослідника. У цей період С. Моравський вважав, що головною фун
кцією мистецтва є його естетична функція, яка полягає на постачанні 
естетичних переживань відповідно підготовленим реципієнтам під час 
їх спілкування з твором мистецтва. Крім того, вважав, що визначальни-
ми моментами твору мистецтва є естетичні якості та цінності, а також 
пов’язані з ними критерії оцінювання. Подібно до Р. Інґардена С. Мо-
равський говорив про реципієнта твору: контакт реципієнта з твором 
мистецтва – це також результат його компетенції та естетичної вразли-
вості [11, c. 262]. Про це свого часу писав також інший відомий поль-
ський естетик ХХ століття С. Оссовський [15, c. 266, 289-290]. 

Серед дослідників, які звертаються до естетичних поглядів  
Р. Інґардена слід, назвати Г. Осборна, який у праці “The art of 
Appreciation” (1970) [14] звертається до Інґарденівської концепції не
завершених місць. Дж. Стольніц відсилається до положень аксіологіч
ної концепції польського філософа [16]. Погляди Р. Інґардена на ес-
тетичні цінності стали основою подальших досліджень проблематики 
із царини естетичної аксіології. У сучасній естетиці можна виділити 
низку естетичнрх концепцій, які розвивають Інґарденівські погляди 
(йдеться передусім про концепції Ю. Ліпца, А. Стемпня, Д. Уліцької, 
А. Венгжецького, П. МакКорміка, Дж. Гаррела та інших). 

Естетична аксіологія Р. Інґардена є хорошим підґрунтям естетичних 
роздумів. Вона містить розв’язання важливих питань зі сфери естетики, 
а саме: аналізує онтологічні і екзистенційні моменти твору мистецтва, 
процес сприйняття, інтерпретації і естетичного оцінювання мистецтва. 
У зв’язку з цим теорія польського філософа може використовуватися 
у дослідженні конкретних проявів мистецтва (як класичного, так і су-
часного). Концепція Р. Інґардена дозволяє чіткіше окреслити суть су-
часного мистецтва, а тому може стати фундаментом для появи нових 
досліджень, покликаних розв’язати важливі питання сучасної естети-
ки. Мабуть одним із найважливіших питань є визначення цінності (як 
художньої, так і естетичної) сучасного мистецтва і можливості розгор-
тання повноцінного естетичного переживання – проблеми, котрі ста-
новлять вістря Інґарденівської естетики. Таким чином, в майбутньому 
можна спробувати створити розбудований проект дослідження сучас-
ного мистецтва в контексті естетичної теорії Р. Інґардена. 

Література:
1. Грабович Г. Тексти і маски. – К., 2005. – 312 c. 



Наукові записки174

2. Левчук Л. Західноєвропейська естетика XX століття. – К., 1998. – 224 c. 
3. Bartoszyński K., O niektórych założeniach estetyki Romana Ingardena // 

W kręgu filozofii Romana Ingardena. Materiały z konferencji naukowej (Kraków 
1985), pod red. W. Stróżewskiego i A. Węgrzeckiego. – Kraków – Warszawa: 
PWN, 1995. – S. 221-238. 

4. Dziemidok B., Teoria przeżyć i wartości estetycznych w polskiej estetyce 
dwudziestolecia międzywojennego. – Warszawa: PWN, 1980. – 352 s. 

5. Ingarden R. O dziele literckim. – Warszawa: PWN, 1988. – 494 s.  
6. Ingarden, O budowie obrazu // Ingardem R. Studia z estetyki, wyd. 2,  

t. II. – Warszawa, 1966. – S. 7-111. 
7. Ingarden R. O estetyce fenomenologicznej // Ingardem R. Studia z estetyki, 

wyd 2, t. III. – Warszawa, 1968. 
8. Ingarden R. O estetyce filozoficznej // Ingardem R. Studia z estetyki,  

wyd 2, t. III. – Warszawa, 1968. 
9. Ingarden R. O poznawaniu dzieła literackiego. – Warszawa: PWN,  

1976. – 468 s. 
10. Ingarden R. Wykłady i dyskusje z estetyki. Wyklad XI. – Warszawa, 

1981. – S. 165-184. 
11. Morawski S. O obiektywności sądów estetycznych // Studia Estetyczne. – 

Warszawa. – 1967. – T. IV. – S. 241-270. 
12. Morawski S. Szkoła stawiania pytań. Cz. 1. // Studia Estetyczne. – 

Warszawa. – 1970. – T. VII. – S. 261-282. 
13. Morawski S. Szkoła stawiania pytań. Cz. 2. // Studia Estetyczne. – 

Warszawa. – 1971. – T. VIII. – S. 243-256. 
14. Osborne H. The Art of Appreciation. – L. : Oxford University Press, 

1970. – 296 p. 
15. Ossowski S. U podstaw estetyki // Ossowski S. Dzieła. – T. 1. – Warszawa, 

1966. – S. 266, 289-290. 
16. Stolnitz J. Aesthetics and Philosophy of Art Criticism. – Boston,  

1960. – 510 p. 
17. Stróżewski W. Program estetyki Romana Ingardena. – Kraków, 1972. 
18. Szczepańska A. Estetyka Romana Ingardena. – Warszawa: PWN,  

1989. – 265 s. 
19. Tatarkiewicz W. Roman Ingarden. // Ruch Filozoficzny. – 1972. –  

T. XXX. – № 1. – S. 3. 
20. Tyszczyk A. Sztuka i wartość. O estetyce Romana Ingardena //  

R. Ingarden. Wybór pism estetycznych. – Kraków 2005. – S. I-LCVIII. 
21. Wellek R., Warren A. Theory of Literature. – 3rd ed. – New York: 

Harcourt, Brace & World, 1956. – 375 p. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач кафе-
дри філософії Рівненського державного гуманітарного університету 
Л. М. Шугаєва



Серія “Філософія”. Випуск 8. 175

УДК 316. 347:316. 61

Людмила Роздайбіда

ОРІЄНТИРИ КОНЦЕПТУАЛІЗАЦІЇ  
ЕТНІЧНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ

Стаття присвячена спробі системного філософського ана-
лізу теоретичних підходів до вивчення етнічної ідентичності. 
Звернення до етимології та феноменології цього поняття дозво-
лило ширше розкрити його зміст, запропонувати власне визна-
чення та висвітлити деякі особливості трансформації етнічної 
ідентичності в сучасних умовах. 

Ключові слова: етнічна ідентичність, етнічна група, соціо-
культурна дійсність. 

Rozdaybida L. The references of ethnical identity’s conceptua
lization

The article is entitled “The Ways of Conceptualization of Ethnic 
Identity”. The author of this work is Ludmila Rozdaibida. The article 
is devoted to the attempt of the systematic philosophical analysis of 
the theoretical approaches to the learning of ethnic identity. It can be 
recommended to the readers who major in Philosophical and Social 
Sciences. 

Keywords: ethnic identity, ethnic group, social and cultural reality. 

Роздайбида Л. Ориентиры концептуализации етнической 
идентичности

Статья посвящена попытке системного философского анали-
за теоретических подходов к изучению этнической идентичности. 
Обращение к этимологии и феноменологии этого понятия позво-
лило шире раскрыть его содержание, предложить собственное 
определение и осветить некоторые особенности трансформации 
этнической идентичности в современных условиях. 

Ключевые слова: этническая идентичность, этническая 
группа, социокультурная действительность. 

Ведучи мову про реалії сучасного життя, неможливо не погоди-
тись із твердженням українського суспільствознавця І. Чудовської-
Кандиби, що центральним поняттям у площині розгляду соціальних 
змін, які спостерігаються як в економічній, так і в політичній системі, 
а разом з тим і в культурі, є глобалізація [1, с. 11]. Ці масштабні про-
цеси, що детермінують протягом останнього часу поступ людської 
© Людмила Роздайбіда, 2011



Наукові записки176

цивілізації, сприяють так званому “розмиванню” державних кор-
донів, уніфікації та стандартизації усіх форм суспільного життя. Їх 
реверсивною стороною є артикуляція специфічних рис локально-ре
гіональних спільнот, плюралізація культурних традицій, загострення 
політичних, національних та етнічних протиріч. Парадокс глобаліза-
ційних процесів полягає у тому, що вони породжують процеси дифе-
ренціації, які роблять проблему ідентичностей та ідентифікаційних 
практик центральною темою загального дискурсу [11, с. 7]. 

Однією з найбільш актуальних у цьому контексті проблем є про-
блема етнічної ідентичності. Похідними від неї є питання етнічних 
конфліктів, етнічних кордонів, екстремізму, мультикультуралізму, 
формування політичних націй тощо, які самі по собі є об’єктами чис-
ленних наукових розвідоктор Відомий британський учений Е. Сміт у 
своїй останній праці “Нації та націоналізм у глобальну епоху” слушно 
зауважує: “В епоху глобалізації та переходу нас заскочила круговерть 
конфліктів на ґрунті політичних ідентичностей та етнічного поділу” 
[9, с. 16]. Тим більш актуальною видається спроба системного аналізу 
теоретичних підходів до вивчення етнічної ідентичності. 

Етнічні питання знаходяться на перетині багатьох наукових дис-
циплін і напрямів досліджень [5, с. 15; 2, с. 4]. Це змушує нас звер-
нутися до цілого сегменту як вітчизняної, так і зарубіжної гуманіта-
ристики. Однак оскільки предметом дослідження є не історіографія 
проблеми етнічної ідентичності, а теоретико-методологічні засади її 
вивчення, то в центрі уваги опиняються концептуальні підходи. І в 
цьому контексті очевидною є необхідність чіткого з’ясування базо-
вих понять “етнічності” та “ідентичності”. 

Поняття ідентичності є абстрактною науковою дефініцією між-
дисциплінарного вжитку, що плідно використовується для інтерпре-
тації явищ соціокультурної дійсності. Стосовно філософського ана-
лізу категорії ідентичності зберігається небезпека її гіпостазування 
[11, с. 19]. Цю проблему спробуємо вирішити за допомогою так зва-
них операціональних визначень, тобто такого набору процедурних 
інструкцій, завдяки якому з’ясовується коло емпіричних явищ, що 
охоплюється певним абстрактним поняттям. 

Термін “ідентичність” походить від середньовічного латинського 
“identicus” – тотожний, однаковий. Сучасна гуманітаристика пропо-
нує багато визначень цього поняття. У зв’язку з цим зміст концепту 
“ідентичність” розмивається, стає багатозначним, вельми диференці-
йованим і невиразним [11, с. 41]. Такий стан змушує повернутися до 
першоджерел концептуалізації ідентичності. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 177

Відомо, що це поняття запровадив до наукового обігу представ-
ник Віденської школи психоаналізу Е. Еріксон ще в 50-х рр. мину-
лого століття. Він розумів під ідентичністю своєрідний фрагмент 
ментальності індивіда. На думку дослідника, ідентичність виникає на 
перетині основних аспектів існування індивіда, його органічних мож-
ливостей і устремлінь з соціальними ролями і прототипами кар’єри, 
що пропонуються суспільством. Таким чином, початкове значення 
поняття ідентичності пов’язується з явищем індивідуальної ідентич-
ності. У рамках еріксонівської концепції ідентичності принципову 
роль відіграє фрейдівське поняття “Ego”. Відтак, понятійним еквіва-
лентом індивідуальної ідентичності у цьому випадку виступає Ego-
ідентичність. Своєю чергою, остання тлумачиться як суб’єктивне 
відчуття індивідом своєї тотожності (sameness) і безперервності 
(continuity). Іншими словами, Ego-ідентичність – це стан внутрішньої 
рівності індивіда самому собі, його безперервне переживання себе як 
цілісності [13, с. 59]. 

Квінтесенцією присвячених ідентичності досліджень Е. Еріксона 
є думка про те, що індивідуальна ідентичність черпає свій зміст не 
тільки з внутрішньо-особистісних характеристик людини, але й та-
кож ззовні, з її соціокультурного середовища. При цьому це середо
вище виступає в подвійній іпостасі: воно може бути безпосереднім, 
мікроструктурним оточенням людини (сім’я, друзі, сусіди, колеги і т. 
ін.) або опосередкованим, макроструктурним контекстом (регіональ-
ним, національним, соцієтальним, глобальним тощо). 

Дослідження індивідуальної ідентичності, орієнтовані на внутріш-
ньо-особистий досвід індивіда, виконані в рамках психології, наклали 
свій відбиток на формування подальших наукових концепцій цього 
феномену. 

Не менш продуктивним напрямком дослідження цієї проблема-
тики стала інтеракціоністська соціологія. Свій інтерес до вивчення 
ідентичності вона черпала головним чином з філософії прагматизму, 
за якою все, що є дійсним, випливає з досвіду та є досвідом. Сама 
дійсність складається з багатьох світів індивідуального досвіду, що і 
зумовлює існування та прояв різнобічних аспектів особистості. 

Таким чином, первинне дослідження феномену ідентичності від-
булося в рамках психоаналітичної та інтеракціоністської концепцій. 
Як результат, в науці сформувалися і усталилися дві моделі ідентич-
ностей. Перша виходить з того, що пріоритетними у розвитку інди-
відуальної ідентичності є специфічні властивості особистості, тому 
кристалізація ідентичності розглядається як переважно суб’єктивний 



Наукові записки178

процес. Друга модель ідентичності побудована представниками сим-
волічного інтеракціонізму з урахуванням соціального оточення інди-
віда, відтак самовизначення особи є насправді її “визначенням з боку 
інших”. Ці два підходи до визначення ідентичності, маючи, як бачи-
мо, певні відмінності, тісно пов’язані між собою. 

При цьому, як наголошує український дослідник А. Ручка, “само-
визначення” індивіда та його “визначення з боку інших” є в цілому 
тільки суб’єктивною стороною феномена ідентичності. Його концеп-
туалізація передбачає урахування об’єктивного аспекту – тих переду-
мов (наприклад, територія, мова, історична пам’ять, звичаї тощо), які 
характеризують індивідів як представників, членів соціальних груп і 
спільнот. У певному розумінні групова належність індивідів є вели-
чиною відносно постійною, хоча з ними особисто, у їхній менталь-
ності можуть відбуватися й відбуваються протягом життя різнома-
нітні зміни. Втрата об’єктивних передумов, що зумовлюють членство 
індивіда в певній соціальній групі, участь у груповому житті, означає 
неминучу втрату ним своєї ідентичності, неможливість його само-
ідентифікації та ідентифікації з боку інших як члена певної групи. 
Отже, без об’єктивно існуючої групи чи спільноти, до якої належать 
індивіди, індивідуальної ідентичності не буває. Тому виділення в її 
структурі соціального аспекту є цілком правомірною аналітичною 
операцією [11, с. 57-58]. 

Варто зауважити, що поняття ідентичності широко популяризувало
ся у науковому обігу, починаючи з 80-90-х рр. ХХ ст. Йдеться про різні 
види ідентичності: особистісну, групову, культурну, цивілізаційну, 
національну, державну, етнічну, етнокультурну, релігійну, професій-
ну тощо. При цьому з поширенням вжитку цього терміна витісняють-
ся такі традиційні поняття, як “тотожність”, “самосвідомість”, “са-
мобутність”, “самовизначення”. А це, як вважає російський філософ  
В. Малахов, створює певні незручності. Дослідник зауважує, що існує 
небезпека гіпостазування та реіфікації ідентичності. Цей конструкт як 
об’єкт аналізу часто презентується в текстах як самостійний предмет, 
що існує. У результаті теоретичний конструкт виступає “як якась сут
ність, що має незалежне від теорії буття” [6, с. 48]. І все ж, цілковито 
не заперечуючи слушності зауважень В. Малахова, дозволимо зау
важити, що концептуалізація ідентичності є ні чим іншим, як способом 
бачення/розуміння дійсності в понятійно артикульованій формі. Тому 
її навряд чи може вважати джерелом гіпостазування чи реіфікації. 

Зауважимо також, що концептуалізація феномена ідентичності пе-
редбачає обов’язкове врахування двох його аспектів – об’єктивного 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 179

та суб’єктивного. Об’єктивний аспект, за Т. Парсонсом, включає різ-
ного роду фізичні, соціальні та культурні об’єкти, з якими можуть 
ідентифікуватися індивідуальні чи колективні “актори-суб’єкти”. 
Щодо суб’єктивного аспекту, то йдеться про можливі ідентифікації, 
самоідентифікації, ідентичності та самоідентичності індивідуальних 
та колективних “акторів-суб’єктів”. Таким чином, поняття ідентич-
ності співвідноситься як з об’єктивною, так і з суб’єктивною реаль-
ністю. Об’єктивними ідентитетами можуть виступати, до прикладу, 
місце народження чи проживання людей, географічна місцевість, 
соціальне оточення, етнічна група, нація, мова, традиції, мистецтво, 
політична модель суспільного розвитку. Ототожнення людей з цими 
ідентитетами або фактична належність до них ведуть до їхнього ви-
значення як “своїх”, “близьких”, “наших”. Свідченням цього на ем-
піричному рівні є поширення в буденному обігу таких словосполу-
чень, як “рідна хата”, “рідне село”, “моє місто”, “рідна мова” тощо. 
Суб’єктивна реальність ідентичності, своєю чергою, охоплює її різ-
номанітні суб’єктивні прояви, форми, рівні, типи. Йдеться насампе-
ред про усвідомлену і неусвідомлену, відкриту і латентну, постійну і 
тимчасову, однозначну і суперечливу, стабільну і маргінальну, вкорі-
нену і поверхову, інтегральну і часткову ідентичності індивідуальних 
та колективних “акторів-суб’єктів”. 

У тому випадку, коли “актори-суб’єкти” визначаються іншими 
індивідами та групами, коли з ними ідентифікуються інші “актори-
суб’єкти”, вони виступають об’єктами ідентичності, представляючи 
таким чином пасивний аспект ідентифікації. Разом з тим, здатність 
до самовизначення, самоідентифікації є свідченням того, що індивід 
може виступати й у ролі суб’єкта ідентичності, встановлюючи актив-
ний аспект ідентифікації. 

Принциповим є питання щодо здатності соціальних груп висту-
пати суб’єктами ідентичності. Річ у тому, що людські угруповання 
не володіють природною здатністю до самовизначення, самоіденти-
фікації, вони не мають самосвідомості. І все ж, групи чи спільноти 
можуть, хоча й штучно, самоідентифікуватися, якщо йдеться про ор-
ганізовані соціальні утворення (держава, об’єднання громадян тощо), 
які завдяки своїм лідерам та солідарності продукують групові само-
визначення й самоідентичності, репрезентуючи їх у своїй діяльності. 

Стосовно поняття етнічності, то його наукове тлумачення усклад-
нюється трансформацією лексичного значення слова “етнос” і його 
похідних в часо-просторовому вимірі. І ця проблема залишається ак-
туальною не тільки в українській, а й у зарубіжній науці. Зокрема, 



Наукові записки180

на ній наголошують англійські науковці Е. Тонкін, М. Макдоналд,  
М. Чепмен [8, с. 449-453], американські вчені Т. Еріксен, Дж. Гатчін-
сон, Е. Сміт [8, с. 458, 468], польська дослідниця Я. Конева [3, с. 87]. 

Сам термін походить від давньогрецького слова “ethnos”, яке в 
найдавніших писемних джерелах вживається для позначення вели-
ких однорідних груп тварин та воїнів, при цьому визначальними були 
такі якості, як чисельність, аморфність структури та загрозлива рух-
ливість (“Іліада”, 2. 87, 2. 91, 4. 59-69, 12. 330). Аристотель називає 
словом “етнос” чужі варварські народи, протиставляючи їх еллінам 
(“Політика”, 1324. b. 10). Пізніше, наприклад, у грецькому Новому 
Завіті, цей термін вживається у стосунку до нехристиян та неіудеїв. 
На думку британського лінгвіста Р. Джаста, інверсія значення термі-
на “етнос” відбулася в оттоманський період, що пов’язано з перетво-
ренням православних християн Греції на підпорядковану меншість у 
межах мусульманської Османської імперії [14, р. 72]. Так, приблизно 
з ХV ст. греки почали застосовувати слово “етнос” для самоідентифі-
кації. А з початку ХІХ ст. з розвитком національно-визвольних рухів 
на Балканах воно почало символізувати самоутвердження і саме в та-
кому значенні популяризувалося в Європі. 

Звернення до етимології поняття “етнос” лише частково проливає 
світло на досить розмаїте наукове тлумачення поняття “етнічності”. 
Як слушно зауважує американських дослідник Т. Еріксен, “спільним 
для всіх підходів є те, що вони розуміють поняття етнічності як таке, 
що пов’язане з класифікацією людей та взаєминами між людськими 
групами (group relationships)” [8, с. 458]. На наш погляд, абсолютно 
виправданою є класифікація наукових концепцій з етнічної пробле-
матики, запропонована американськими дослідниками Дж. Гатчінсо-
ном та Е. Смітом, за якою виділяється два великих напрями та низка 
альтернативних підходів [8, с. 472-475]. 

Перший напрям – “примордіалізм” – розглядає етнічність як пев-
ний тип суспільних зв’язків, в основі яких лежать кровноспоріднені, 
расові, мовні, релігійні та звичаєві ознаки (Е. Шілз, К. Гірц). Цей під-
хід наразився на шквал критики за статичне, натуралістичне розумін-
ня етнічності й брак пояснювальної здатності. Однак у рамках соціо-
біології він є досить поширеним. 

На противагу “примордіалістам”, “інструменталісти” пояснюють 
етнічність як сукупність суспільних, політичних та культурних засо-
бів для утвердження інтересів і групових статусів. Однією з вихід-
них ідей “інструменталізму” є думка про те, що етнічність за своєю 
природою є соціальним конструктом (Е. Гобсбаум, Б. Андерсон,  



Серія “Філософія”. Випуск 8. 181

Е. Ґелнер). Представникам цього напряму закидають, що їх розуміння 
суспільних інтересів зводиться до матеріальних речей і нехтування 
емоційною складовою етнічності. 

У сучасній гуманітаристиці існують послідовні спроби поєднати ці 
два підходи, до яких тяжіють й вітчизняні науковці. Трьома альтерна-
тивними традиціями є “трансакціоналістський” підхід Барта, “соціаль-
но-психологічний” Горовіца та “етносимволічний” Армстронга й Сміта. 

Вихідною при аналізі етнічної ідентичності пропонуємо вважати 
тезу щодо її культурної обумовленості. Так, вітчизняний фахівець із 
цієї проблематики М. Шульга визначає етнічну ідентичність як не-
розривний зв’язок особи зі спільністю, ототожнення людиною себе із 
певною суспільною групою, вкорінену в духовному світі особи сис-
тему цінностей, ідеалів, норм відповідної спільності, що виявляється 
як стійке ядро [12, с. 56]. 

Наголошує на визначальній ролі культурної складової, пропоную-
чи перелік головних атрибутів етнічної спільноти, і Е. Сміт. Учений 
виокремлює такі шість головних атрибутів етнічної спільноти, сукуп-
на наявність яких дозволяє констатувати чуття спільної ідентичності:

– групова власна назва;
– міф про спільних предків;
– спільна історична пам’ять;
– один або більше диференційних елементів спільної культури;
– зв’язок з конкретним “рідним краєм”;
– чуття солідарності у значної частини населення [10, с. 30]. 
Український фахівець з проблеми ідентичностей Л. Нагорна в по-

няття етнічної ідентичності вкладає насамперед спільні уявлення, що 
виникають внаслідок усвідомлення членами певної етнічної групи 
спільності походження, культури, мови, традицій, території, історії 
тощо [7, с. 35]. Інша вітчизняна дослідниця Г. Лозко постулює думку 
про те, що безнаціональної культури не існує [4, с. 61]. 

Таким чином, якщо розглядати культуру в широкому сенсі як уні-
версум загальних значень, цінностей, символів і смислів, то етнічну 
ідентичність можна визначити як ототожнення особи з певною етніч-
ною групою на основі культурної спільності. 

Як бачимо, процеси глобалізації кинули виклик у тому числі й 
культурній розмаїтості. Очевидною рисою сьогодення є вражаючий 
симбіоз культур, що знаходить свій вияв фактично в усіх сферах сус-
пільного життя. І все ж науковці зазначають, що глобалізація культур-
них явищ не викликає їх тотальної гомогенізації. Швидше навпаки, як 
свідчать факти, тут потрібно говорити про їхню гетерогенізацію. Тому 



Наукові записки182

не випадково в умовах постмодерну виникає й протистоїть процесу 
детериторіалізації якісно нове явище ретериторіалізації, яке відтво-
рює розірвані зв’язки людини з її локальним чи регіональним середо
вищем [15]. Відтворенню і збереженню етнічної ідентичності сприяє 
контрастність культури етнічних груп з домінуючою культурою су-
часного соціуму. Саме власна унікальність, неповторність, відмін-
ність підтримує, а то й загострює етнічну самосвідомість членів цих 
спільнот. А відтак, вони свідомо обґрунтовують і культивують осо-
бливість своїх етнічних груп, їх генеалогію, символіку, мову, релігійні 
вчення, літературу, мистецтво, звичаї, традиції тощо. Таким чином, в 
умовах сьогодення зростання самосвідомості представників етнічних 
груп є одним із вагомих чинників збереження етнічної ідентичності. 

Зазначимо, що у будь-якій етнічній групі завжди існує унікальна 
культурна основа, яка об’єднує членів цієї групи, надає узгодженості 
їх діям, при цьому ззовні може виявлятися шляхом різних модифіка-
цій. Так, зберігається важлива особливість етнічності: вона постійно 
відтворюється в процесі соціалізації кожного конкретного індивіда. 
Через засвоєння “об’єктивної” ідентичності він реалізує власну іден-
тичність. Однак це уможливлюється за умов певного інформаційного 
простору, існування якого здатна забезпечувати етнічна група. Тому 
надзвичайно важливою є роль громадських організацій етнічних 
спільнот та їх лідерів, які становлять ядро етнічної спільноти. Саме ці 
самоврядні елементи створюють єдиний культурний та інформацій-
ний простір, підтримують споконвічні традиції свого народу, сприя-
ють збереженню етнічної самобутності через мистецькі, літературні, 
освітянські заходи. 

Сучасна етнічна палітра світу вражає своєю розмаїтістю. Мабуть, 
неможливо знайти гомогенні в етнічному відношенні країни. Тому 
становище етнічних меншин значною мірою залежить від пануючої 
в державі етнонаціональної атмосфери. Історія людства, а особливо 
історія війн, яскраво ілюструє цю тезу. Уже неодноразово згадува-
ний британський суспільствознавець Е. Сміт, наводячи конкретні 
приклади з історії персів та вірмен, стверджує, що поєднання часто 
неприхильних зовнішніх чинників та багатої внутрішньої або “етно”-
історії може посприяти кристалізації та увічненню етнічних ідентич-
ностей [10, с. 35]. Виходячи з цього міркування дослідника, можна 
стверджувати, що створення оптимальних умов для розвитку етнічної 
самобутності національних меншин, сприятиме консолідації нації та 
пануванню міжнаціональної злагоди. 

За останнім сценарієм, ґрунтуючись на демократичних традиціях, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 183

враховуючи принципи міжнародного права і високі європейські стан-
дарти, будується сучасна етнополітика в нашій державі. На шляху 
формування правового поля у сфері забезпечення прав нацменшин 
Україна досягла вагомих результатів, закріпивши своїми норматив-
но-правовими актами чи не весь спектр передбачених у міжнарод-
ному законодавстві положень. При цьому Закон Української РСР 
“Про мови в Українській РСР” (1989 р.), Декларація прав національ-
ностей України (1991 р.), Закон України “Про національні менши-
ни в Україні” (1992 р.) випередили в часі прийняття Радою Європи 
провідних міжнародно-правових документів у цій сфері правовід-
носин – Європейської хартії регіональних мов або мов меншин та 
Рамкової конвенції про захист національних меншин. Конституція 
України, ґрунтуючись на демократичних принципах і високих між-
народних стандартах, гарантує національним меншинам України, 
окрім задекларованих загальних прав людини і громадянина, право 
на недискримінацію, на свободу світогляду і віросповідання, право 
на навчання рідною мовою та її вивчення. Той факт, що права на-
цменшин знайшли місце в Основному Законі, свідчить про неабияку 
увагу державних керманичів до етнонаціональних відносин, а відтак, 
про відведення національним меншинам однієї з головних ролей у 
суспільно-політичному житті України. 

Реалії сьогодення, як бачимо, актуалізують проблему етнічної 
ідентичності як в планетарному, так і в локальному масштабах. Труд-
нощі її теоретичного аналізу полягають, насамперед, в абстрактній 
суті самого поняття. Звернення дослідницької уваги до етимології та 
феноменології цієї філософської категорії частково пролило світло 
на її головні емпіричні формовияви. З іншого боку, сама реальність 
диктує потребу в широкому філософському узагальненню уже отри-
маних знань з цієї проблеми та перманентному продукуванню нових. 

Література:
1. Глобальні модерності / За ред. М. Фезерстоуна, С. Леша, Р. Робертсо-

на; Пер. з англ. Т. Цимбала. – К. : Ніка-Центр, 2008. – 400 с. 
2. Етнонаціональні процеси в Україні: історія та сучасність / За ред.  

В. Наулка. – К. : Головна спеціалізована редакція літератури мовами націо-
нальних меншин України, 2001. – 424 с. 

3. Конева Я. “Національне” та “етнічне” у польській термінології /  
Я. Конева // Етнічна історія народів Європи: Збірник наукових праць. – Ви-
пуск 9. – К: УНІСЕРВ, 2001. – С. 87-89. 

4. Лозко Г. Етнологія України. Філософсько-теоретичний та етнорелігі-
єзнавчий аспект / Г. Лозко. – К. : “АртЕк”, 2001. – 304 с. 



Наукові записки184

5. Лойко Л. Громадські організації етнічних меншин України: природа, 
легітимність, діяльність / Л. Лойко. – К. : ПЦ “Фоліант”, 2005. – 634 с. 

6. Малахов В. Неудобства с идентичностью / В. Малахов // Вопросы 
философии. – 1998. – № 2. – С. 48-54. 

7. Нагорна Л. Національна ідентичність в Україні / Л. Нагорна / НАН 
України; Інститут політичних і етнонаціональних досліджень. – К. : ІПі-
ЕНД, 2002. – 271 с. 

8. Націоналізм: Антологія / Упоряд. О. Проценко, В. Лісовий. – К. : Смо-
лоскип, 2000. – 872 с. 

9. Сміт Е. Нації та націоналізм у глобальну епоху / Е. Сміт / Пер. з 
англ. М. Климчука і Т. Цимбала. – 2-ге вид., стереотип. – К. : Ніка-Центр,  
2009. – 320 с. 

10. Сміт Е. Національна ідентичність / Е. Сміт / П. Таращук  
(переклад). – К. : Основи, 1994. – 223 с. 

11. Соціокультурні ідентичності та практики / Під ред. А. Ручки. – К. : 
Інститут соціології НАН України, 2002. – 315 с. 

12. Шульга Н. Великое переселение: репатрианты, беженцы, трудовые 
мигранты / Н. Шульга. – К. : Институт социологии НАН Украины, 2002. – 
700 с. 

13. Эриксон Э. Идентичность: юность и кризис / Э. Эриксон. – М. : Про-
гресс, 1996. – 288 с. 

14. Just R. Some Problems for Mediterranean Anthropology / R. Just // 
Journal of the Anthropological Society of Oxford. – 1978. – № 6:3. – Р. 70-74. 

15. Korporowcz L. Osobowosc I komunikacja w spoleczenstwie transforma
cji. – Warszawa: Inter Graf, 1996. 

Рецензент: доктор політичних наук, професор, директор Центру 
українознавства філософського факультету Київського національно-
го університету ім. Тараса Шевченка М. І. Обушний



Серія “Філософія”. Випуск 8. 185

УДК 130. 2: 141

Віталій Даренський 

ПАРАДОКСИ ДІАЛОГІЧНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ:  
ДІАЛОГ ЯК “САМОІНШУВАННЯ”

У статті розглядається специфіка діалогічної ідентичності 
як феномену “самоіншування”. Концепт діалогу розглядається як 
фундаментальний принцип взаємовідносин різних суб’єктів куль-
тури. У цьому типі інтеракції кожен з них, залишаючись самим 
собою, взаємозбагачується з іншим. Цей концепт робить можли-
вим дослідження прихованих вимірів людської екзистенції та куль-
турних форм буття; завдяки діалогу людина самоактуалізується. 

Ключові слова: ідентичність, діалог, інше, культура, двійник. 

Darenskiy V. Paradoxes of dialogical identity: dialogue as self-
differentiation 

The author considers the specifics of dialogical identity as a 
phenomenon of “self-differentiation”. The concept of dialogue is 
considered to be the fundamental principle of the relation between 
different subjects and cultures. In this typos of interaction everyone 
remains of the same but dialogue enriches everyone of them. This 
concept makes it possible to discover hidden dimensions of human 
existence, cultural forms of being. Due to dialogue person can self-
actualise as a human being. 

Key words: identification, dialogue, different, culture, transparency, twin. 
 

Даренский В. Ю. Парадоксы диалогической идентичнос-
ти: диалог как “самоинаковость” 

В статье рассматривается специфика диалогической иден-
тичности как феномен “самоинаковости”. Концепт диалога 
рассматривается как фундаментальный принцип взаимоот-
ношений разных субъектов культуры. В этом типе взаимодей-
ствия каждый из них, оставаясь самым собою, взаимообогаща-
ется с другим. Этот концепт делает возможным исследование 
скрытых измерений человеческой экзистенции и культурных 
форм бытия; благодаря диалогу человек самоактуализируется. 

Ключевые слова: идентичность, диалог, другое, культура, 
двойник. 

Діалог у широкому смислі цього поняття – як процес міжсуб’єктного 
актуального відтворення досвіду людського буття у його конкретних 

© Віталій Даренський, 2011



Наукові записки186

і найрізноманітніших культурних формах – є однією з універсалій 
культури, що забезпечує її спадкоємність попри кінцевість життя і 
досвіду окремої людини. При всьому доктринальному розмаїтті різ-
них представників “філософії діалогу”, вона досить обґрунтовано ви-
діляється в самостійний феномен філософії ХХ століття, що породже-
ний ситуацією “смерті людини” (М. Фуко), тобто кризи смислових 
підстав людського буття. 

Серед сучасних інноваційних вітчизняних робіт з цієї проблеми 
слід назвати, насамперед, публікації В. А. Малахова [4], К. Б. Сігова, 
О. С. Філоненка (онтологічні, моральні і філософсько-антропологічні 
аспекти діалогічних процесів); В. Г. Табачковського, Є. І. Андроса й 
С. В. Овчаренко (філософсько-культурологічні аспекти), Л. В. Оза-
довської, Л. М. Газнюк, І. Я. Матковської (науково-методологічні і 
епістемологічні аспекти), Г. О. Балла, Г. В. Дьяконова (загальнопси-
хологічні аспекти), Н. В. Сапригіної (психолінгвістичні аспекти). 

Актуалізація розуміння діалогу як базового “механізму” самоор-
ганізації культури у процесах міжлюдької взаємодії (спілкування у 
широкому смислі цього поняття) спрямовує подальше осмислення 
цього феномену у бік виявлення його онтологічних підстав, зокрема, 
як певного способу розбудови ідентичності суб’єкта культури. Отже, 
метою даної статті є концептуалізація феномену діалогу як специфіч-
ного “механізму” ідентичності суб’єкта. 

Відомо, що у сучасній філософській і гуманітарній свідомості 
склалася традиція розуміння “діалогу” як ключового концепту пост
модерної цивілізації, для якої є характерною відсутність “метанар-
рацій”, тобто загальновизнаних базових способів інтерпретації ре-
альності. Утім, звертання до вихідного значення слова “діалог”, що 
міститься у його етимології, показує, що в ньому немає навіть і на-
тяку на будь-який релятивізм. Саме навпаки! У своєму первісному, 
етимологічному значенні слово “δια-λογος” насправді означає зовсім 
не “розмову двох”, як чомусь думають у наш час, а “через-слово”, 
“завдяки слову”. Воно несе у собі особливий евристичний потенці-
ал, бо не дає забути, що “діалог” первісно мислився не у контексті 
розрізнення суб’єктів взаємовідносин, але навпаки – в контексті їх 
глибинної спільності у межах єдиного простору інтерсуб’єктивного 
досвіду, через який тільки і можливе спілкування і взаєморозуміння 
людей з різними життєвими світами. Таке онтологічно первісне ро-
зуміння діалогу було концептуалізоване М. М. Бахтіним у метафорі 
“абсолютний третій”, що означає той граничний смисловий горизонт 
“мене” та будь-якого “іншого”, тільки завдяки наявності якого “я” з 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 187

“іншим” взагалі конституюються як співвідносні суб’єкти, здатні до 
взаємодії і взаєморозуміння. Таким чином, виявляється, що вихідний 
зміст цього слова фактично є прямо протилежним тому, що домінує 
у наш час. 

Своєю чергою, філософема “Ти” означає справжню метафізичну 
таємницю, оскільки являє собою, з одного боку, онтологічну межу 
індивідуального суб’єкта (“Я”), а з іншого – є єдиною реальністю, 
причетність до якої цю межу долає, через яку відбувається справжнє 
трансцендування. “Ти”, з одного боку, є гранично вимогливим для 
нашого “Я”, оскільки останнє конституюється і оцінюється як таке 
тільки у цьому відношенні – перед обличчям Іншого як межа його 
власного світу. З іншого, воно як “Я” так само конституюється і оці-
нюється іншим “Ти”, а відтак, стає онтологічно залежним від нього, 
беззахисним перед ним у своїх найглибших буттєвих основах. Отже, 
“діалог” як некласична філософська категорія і фіксує це амбівалент-
не “коло” взаємовизначення особистісних світів. Сутнісною ознакою 
того, що на мові філософії називається діалогом, є феномен самоін-
шування суб’єкта, що у граничних випадках може ставати формою 
трансценденції і відповідного духовного досвіду. Можна навіть сфор-
мулювати свого роду “основний закон діалогу” так: діалог має місце 
там і тоді, де і коли зустріч з Іншим(ою) примушує нас поставитися 
до себе як до Іншого(ї) собі. Це, своєю чергою, не дозволяє розумі-
ти “діалог” лише як певний комунікативний режим, але вимагає його 
більш глибокого тлумачення саме як фундаментального вчинку, що 
конституює людську суб’єктність як таку. 

П. Рікер у книзі “Сам як інший” вдається до аналізу глибинного 
аспекту становлення особистості, необхідним законом і “механіз-
мом” якої виявляється необхідність постійного самоіншування, яке 
фактично є нічим іншим як самотворенням себе-як-іншого-собі. За 
визначенням П. Рікера, “іншість не додається до самості іззовні як 
запобігання можливим соліпсичним висновкам, а належить до її 
внутрішнього сенсу й до онтологічного конституювання самості... 
Я говорив... про розірване Cogito, щоб означити цю надзвичайну он-
тологічну ситуацію. Слід додати тепер, що вона створює об’єкт для 
самого розірваного свідчення в тому сенсі, в якому іншість, з’єднана 
з самістю, свідчить про себе лише в розрізнених досвідах, відповідно 
до різноманітності побутування іншості” [6, с. 378-380]. Отже, тут 
йдеться про своєрідну внутрішню полісуб’єктність і внутрішній діа-
логізм людської свідомості як такої. Це, своєю чергою, має принци-
пове значення для конституювання людської особистості. У цьому 



Наукові записки188

процесі виявляється фундаментальний характер “розірваного Cogito”, 
який означає необхідність своєрідної “онтологічної вакансії” певного 
“надсуб’єкта” в самій людині, наявність якого дозволяє їй постійно 
реінтегруватися із “розірваного” полісуб’єктного стану, підтриму-
вати континуальність свідомості і осмисленість свого буття. Таким 
“надсуб’єктом” є засвоєний, інтеріорізований людиною “текст” куль-
тури, який містить апріорні смислоформи і навички індивідуальної 
свідомості, втілені у символічних образах особистісного буття. 

Серед числених концепцій філософії діалогу, що з’явилися у ХХ 
столітті, однією з найцікавіших і разом з тими чи не найменше осмис-
лених у своїй справжній глибині є та, що була розроблена академі-
ком О.  О.  Ухтомським (1875-1942). Вбачаючи метафізичну глибину, 
пов’язану із одвічною „таїною людини”, у художній метафорі “двій-
ника”, О.  О.  Ухтомський відкрив антропологічну проблему, що має 
два різнорівневі аспекти. Перший з них полягає в обумовленості на-
шого сприйняття всякого іншого “Я” (і світу в цілому) двома проти-
лежними домінантами – або на своєму “Я”, за якої всі інші стають у 
моєму сприйнятті його двійниками; і домінантою на Іншого, за якої 
він (вона) виявляє мені своє справжнє і насущне для мене Обличчя. 
Сам О.  О.  Ухтомський пише про це так: “Ми сприймаємо лише те 
і тих, до чого і до кого підготовлені наші домінанти... Безцінні речі і 
безцінні області реального буття проходять повз наші вуха і наші очі, 
якщо не підготовлені вуха, щоби чути, і не підготовлені очі, щоби 
бачити, тобто якщо наша діяльність і поводження спрямовані зараз 
в інші сторони... Поки людина не звільнилася ще від свого Двійника, 
вона не має ще Співрозмовника, а говорить і марить сама з собою... 
[Зокрема,] заздріснику і таємному користолюбцю чудяться й в інших 
користолюбці; еґоїст саме тому, що він еґоїст, вважає принципово всіх 
еґоїстами. Скрізь, де людина засуджує інших, вона виходить зі свого 
Двійника, і осуд є разом з тим і таємне... самовиправдання” [1, с. 179]. 
Своєю чергою, цій первинній домінанті, що визначає екзистенціаль-
ні установки відносин до Іншого як до Двійника або як до Співроз-
мовника, відповідають два протилежних способи орієнтації людини 
в бутті, що визначають її духовну долю. А саме, “у першому випадку 
людина домагається рівності тим, що стягує іншого з його висоти до 
свого рівня, принижує його до себе. В іншому випадку вона домага-
ється тієї ж рівності, але тим, що підсилюється піднятися зі свого низу 
до того вищого, у якому бачить іншого” [1, с. 170]. Можливість цих 
протилежних домінант, по-перше, завжди припускає їхню одночасну 
наявність і боротьбу в душі людини; а по-друге, не зводиться до рівня 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 189

психології сприйняття або тільки до сфери моральної культури осо-
бистості – навпаки, формування протилежних домінант у цих сферах 
є вже наслідком протилежних екзистенціальних станів людини, що 
визначають її світовідношення. 

За цим феноменом різнодомінантності сприйняття ще глибше 
лежить проблема онтологічної структури людської істоти, що його 
обумовлює. Мова йде про “розщепленість” людської істоти на свою 
онтологічно вищу частину, що має вираз у безкорисливій любові 
до Іншого (“образ Божий”, у християнській термінології), і нижчу – 
“демонічну”, що має вираз у прагненні панувати над Іншим, зроби-
ти його своєю власністю. Домінанта на “Я”, і як наслідок, феномен 
“двійництва”, “марення самого себе із собою” замість звертання до 
реального Співрозмовника, заздре “стягування іншого до свого рів-
ня” і т. д. – усе це є результатом своєрідного паразитування нижчої 
частини людської істоти на вищій, присвоювання нею функцій остан-
ньої. Домінанта на “Я” можлива лише внаслідок ототожнення “Я” з 
Іншим, присвоєння “Я” собі тієї любові, що призначена Іншому. Тим 
самим “Я” ілюзорно робить себе центром всесвіту – нижча, демоніч-
на частина людської істоти узурпує здатність до любові, підкоряє її 
своєму прагненню до панування. 

Тут ми також стикаємося із онтологічним парадоксом культури: з 
одного боку, культура забезпечує формування людської суб’єктності, 
але з іншого – культура вимагає її наявності як власне “a priori”, оскіль-
ки інакше людська істота залишатиметься принципово а-культурною, 
органічно не здатною до буття в культурі, яке є сутнісно суб’єктним. 
Логічно постає питання: звідки в людині виникає названа якість, якщо 
вона не є суцільно внутрішньо-культурною (хоча, зрозуміло, її форму-
вання необхідним чином опосередковане культурними формами і засо-
бами)? Так само логічною є і відповідь: тільки завдяки буттєвій наяв-
ності іншого суб’єкта, тільки у співвіднесеності з яким (якими) кожен з 
нас актуалізує власну “самість”, тобто свою суб’єктну сутність. Отже, 
саме суб’єкт-суб’єктне, тобто діалогічне відношення виявляється онто-
логічно первинним щодо засвоєння будь-яких культурних форм (а тим 
більше їх активної творчості), оскільки останні можуть засвоюватися і 
творитися тільки у суб’єктному модусі буття і свідомості, які склада-
ють своєрідне “a priori” культури. Як пише Х.  Яннарас: “Інший – єдина 
можливість взаємності нашого зв’язку зі світом. Він є обличчям світу, 
логосом кожної перед-нами-розгорнутої сутності. Логос, який зверта-
ється до мене и кличе мене до вселенського співіснування. Він обіцяє 
мені світ життя, чудовий дар всецілісности” [8, с. 14]. 



Наукові записки190

Отже, традиційні для “філософії діалогу” концепти “Ти” та “Іншо-
го” в цьому контексті виявляються надто абстрактними. Тому Е.  Леві-
насом було запропоновано концепт “Обличчя”, який завдяки не тільки 
власній специфічній семантиці, але й завдяки амбівалентності глибин-
ного смислу, виявляє велику евристичну плідність. Справді, амбіва-
лентність “Обличчя” як того, “що” / “хто” одночасно і являє, і приховує 
(втаємничує) особистість, є чи не найбезпосереднішим відповідником 
до найглибшої специфіки самого концепту “особистість”. У Е.  Левіна-
са “Обличчя” у метафізичному сенсі – це “близькість Іншого в його ви-
могливій беззахисності” [3, с. 289]. Саме парадоксальність “вимогливої 
беззахисності” Обличчя і є найбезпосереднішою явленістю “Ти”. 

Утім історична першість у розробці метафори “обличчя” до зміс-
товного статусу категорії-філософеми належить саме О.  О.  Ухтом-
ському (епістолярна і щоденникова спадщина 1920-х років). Він ро-
зумів “обличчя” як “нову категорію думки” і ставив її у єдиний ряд з 
такими базовими світоглядними категоріями як “причина”, “буття”, 
“сенс”, “ціль” і т. д. За категоріальними ознаками О.  О.  Ухтомский 
визначав “обличчя” як “живу інтеґральну єдність” особистісного бут-
тя і пов’язував його з феноменом домінанти за принципом: “які домі-
нанти людини, таке і її обличчя для інших людей”. “Обличчя” у мис-
ленні О.  О.  Ухтомского набуває статусу ключової антропологічної і 
етичної категорії одночасно. Варто навести один із фраґментів його 
розмислів, у якому антропологічна теза й етичний імператив виявля-
ються нероздільними:

“Якщо було би ілюзією мріяти про “бездомінантність”, про спро-
бу глянути на світ і друга зовсім крім себе... то залишається цілком 
реальним говорити про те, що у порядку навмисної праці варто куль-
тивувати і виховувати домінанту і поводження “за Коперником” – по-
ставивши “центр тяжіння” поза собою, на іншому: це значить ула-
штувати і виховувати своє поводження і діяльність так, щоби бути 
готовим у кожен даний момент віддати перевагу законам світу, що 
наново відкриваються, і самобутнім рисам й інтересам іншого “ОБ-
ЛИЧЧЯ” будь-яким своїм інтересам і теоріям щодо них. 

Звільнитися від свого Двійника – ось незвичайно важка, але і най-
необхідніша задача людини! У цьому переломі всередині себе люди-
на уперше відкриває “обличчя” крім себе і вносить у свою діяльність 
і розуміння зовсім нову категорію обличчя, що “ніколи не може бути 
засобом для мене, але завжди повинно бути моєю метою”. З цього 
моменту і сама людина, вставши на шлях вироблення цієї домінанти, 
уперше здобуває те, що можна в неї назвати обличчям... тільки пере-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 191

ключивши себе і свою діяльність на інших, людина вперше знаходить 
саму себе як обличчя!” [1, с. 234]. 

Окреслена тут сутнісна парадоксальність конституювання іден-
тичності людини через діалог в Іншим завжди має дуже конкретні 
прояви, причому не тільки на рівні суто міжособистісних стосунків. 
Варто показати, що вона має чіткий прояв також і на рівні “раціо-
нальної критики”, що спирається на певну наукову або філософську 
методологію. Філософське розуміння того певного режиму роботи 
свідомості, який ми називаємо терміном “критика”, може розгортати-
ся у різних напрямах. Утім дуже важливим є напрям виявлення вихід-
них інтенцій свідомості, які утворюють цей “режим”, незалежно від 
того, у яких саме царинах мислення він має місце. Критика наукова, 
мистецька, філософська, соціальна, моральна тощо, – мають спільні 
вихідні інтенції, які, власне, і роблять їх саме критикою, а не чимось 
іншим. На наш погляд, таких інтенцій три: 1) фіксація значущості 
предмета критики для розвитку тієї царини культури, до якої він на-
лежить – в іншому разі цей предмет взагалі не буде цікавим (отже, ви-
східна інтенція справжньої критики є суто позитивною); 2) здатність 
самого критика “розкритись” і виявити власні презумпції, що створює 
феномен конструктивного діалогу – в іншому разі критика сприйма-
тиметься як своєрідна PR-акція, користь від якої є досить сумнівною; 
3) нарешті, головна для критики свідома інтенція – це пропонування 
іншої презумпції розуміння певної проблеми чи предмету, ніж та, на 
якій засновано предмет критики. 

Утім, кожна з цих інтенцій виявляється парадоксальною. Ці па-
радокси є такими. 1) Критика вдається і є об’єктивно корисною тоді, 
коли вона виявляє і позитивні риси свого предмету, а не тільки нега-
тивні – утім, це суперечить головній інтенції критики. 2) Критика вда-
ється і є суб’єктивно корисною для самого критика тоді, коли вона ви-
являє його власні недоліки і слабкі позиції – утім, не він є предметом 
критики. 3) Для того, щоби заперечити презумпцію, на яку спираєть-
ся предмет критики і запропонувати власну, треба спиратися, окрім 
цієї останньої, також і на презумпцію (або навіть на декілька) більш 
фундаментального рівня. Таким чином, критик завжди має принаймні 
на одну презумпцію більше, – а отже, як це не парадоксально, завжди 
виявляється більш “догматичним”, ніж той, кого він критикує. Цей 
факт критик свідомо чи підсвідомо завжди відчуває і саме тому по-
стійно наголошує на власній “неупередженості” тощо. Варто коротко 
розглянути названі парадокси на матеріалі з історії науки та з історії 
філософії. 



Наукові записки192

Свого часу математик Луї Кутюра висловив тезу, яка чітко відпо-
відає останньому з наведених парадоксів: “стверджувати, що визна-
чення лише тоді має дійсне значення, коли раніше вже було доведено, 
що воно є несуперечливим, це значить пред’являти довільну і непра-
вильну вимогу. У всякому разі onus probandі [тягар доведення – В. Д. 
] падає на тих, хто думає, що ці принципи суперечливі”. Тобто комен-
тує цю тезу А. Пуанкаре, “постулати передбачаються сумісними один 
з одним доти, поки не доведене протилежне, подібно тому, як обви-
нувачуваний по презумпції передбачається невинним” [5, с. 506]. А 
це, очевидно, означає, що критик завжди матиме принаймні одну “за-
йву” презумпцію. Останній з парадоксів критики є найбільш цікавим 
для дослідження наукових дискусій і внутрішньої логіки доведення 
теорій. Як приклад цього розглянемо аналіз тим самим А. Пуанкаре 
критики концепції актуальної безкінечності з боку логічних прагма-
тистів: “Чому прагматисти відмовляються визнавати об’єкти, які не 
можна визначити кінцевим числом слів? Тому що вони вважають, що 
об’єкт існує, тільки коли про нього подумали, і що не можна усвідом-
лювати мислимий об’єкт незалежно від мислячого... І оскільки мис-
лячим є людина, отже, істота кінцева, то безкінечність і не може мати 
іншого змісту, крім можливості створити стільки кінцевих предме-
тів, скільки нам завгодно” [5, с. 614]. Отже, “критичні” прагматисти 
у цьому випадку зовсім некритично уводять недоведену тезу про те, 
що людина начебто не може помислити безкінечне як таке. Це і є та 
сама “зайва” презумпція щодо предмету їхньої критики. Цікаво, що 
сам автор концепції актуальної безкінечності Г. Кантор добре відчу-
вав названий парадокс і тому намагався позбутися саме звинувачень 
у наявності довільного припущення (“зайвої” презумпції) шляхом по-
силання на базову європейську традицію розуміння природи числа, 
яка походить від Піфагора і Платона. Г. Кантор різко критикував по-
гляди “прагматистів”, зокрема, Кронекера і Гельмгольца, на природу 
числа. Особливо його дратувала суто психологічна основа розуміння 
сутності числа (число як начебто проста похідна від процесу рахун-
ку). “Дуже повчально, – писав він, – переконатися в тім, що для обох 
цих мислителів числа повинні бути насамперед знаками, але не зна-
ками, скажемо, для понять, що відносяться до безлічей, а знаками для 
одиничних речей, відлічуваних при суб’єктивному процесі рахунка”;  
Г. Кантор вважав подібну емпірично-психологічну точку зору на число 
розривом з тисячолітніми традиціями математики, зазначаючи: “утім, 
в обох учених явно виступає назовні мотив ворожого відношення до 
актуально безкінечного, але відомо, що навіть “кінцеві” ірраціональні 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 193

числа не можна обґрунтувати з науковою строгістю без рішучого за-
лучення до справи актуально нескінченних безлічей, – отже, зусилля 
обох, особливо Кронекера, спрямовані з неухильною послідовністю 
на те, щоб за допомогою штучних, удаваних ним придатними допо-
міжних теорій зробити зовсім “непотрібними” і зайвими ірраціональ-
ні числа, загальноприйняті з часів Піфагора і Платона, – замість того, 
щоб досліджувати і пояснити їх відповідно до їх природи” [Цит. за: 
2, с. 57]. Усі заперечення проти актуальної нескінченності, наполягав 
Г. Кантор, виходять з помилкового припущення, яке вимагає, щоби 
нескінченні безлічі підкорялися властивостям кінцевих. Дуже пока-
зовим для нашої проблеми є вираз “за допомогою штучних, удаваних 
ним придатними допоміжних теорій зробити зовсім “непотрібними” і 
зайвими ірраціональні числа”, – адже, як бачимо, тут Г. Кантор прямо 
стверджує: це ваші теорії і принципи штучні і зайві, а мої – ні. Отже, 
намагається “вислизнути” з методологічного парадоксу критики. 

Отже, для аналізу внутрішньої логіки як доведення теорій, так і 
наукових дискусій щодо евристичності різних конкуруючих теорій 
і принципів, виявлення конкретних проявів методологічних пара-
доксів критики може бути досить плідним підходом. Якщо останній, 
більш детально розглянутий нами парадокс безпосередньо стосується 
процесів логічного формування теорій і принципів, на яких вони за-
сновані, то два перші більше стосуються історії і еволюції наукового 
знання, а також психології наукової творчості. 

Як приклад з історії філософії розглянемо критику метафізики у М. 
Гайдеґґера. Тут маємо спосіб мислення, який розпитує про предмет-
ність мислення, яка не є жодним “предметом” і передує будь-якому 
мисленню “про щось”, але у світлі чого тільки і виникає мислення про 
щось і виникають його “предмети”. Це те, що називається “питанням 
про буття у його відмінності від сущого”; “питання про те, що озна-
чає бути, а вже потім бути якимось сущим”. Відповідно, це питання 
також і про виток самого мислення, яке виявляється повністю “ізо-
морфним” питанню про буття. Питається про те перше, звідки вперше 
“розпускається все мислиме, щоби бути помисленим”; і про мислення 
у його відмінності від “мислення чогось”. Так мислити можна тільки 
“після” метафізики – але це те саме, що і до усілякої метафізики: мета-
фізика не “заперечується” чимось, але береться як “доля” самого буття 
у його відкритості нам. Натомість, буття як “збираючи-приховуюче” і 
“неприховано-розкрите”, – те найпервинніше, що завжди затьмарене 
хитрою “присутністю”, – раптом “вибухає” у звичайній мові. Отже, 
“думка повертається до простоти свого первісного єства... збирає мову 



Наукові записки194

у просте сказування”; “мова є мовою буття” [7, с. 184]. І саме з цієї 
відстані “простого сказування” стає зрозумілою сутність європейської 
метафізики, надзвичайна евристичність і вишуканість шляхів, окрес-
лених її тисячолітньою “долею”. М. Гайдеґґер був філософом-свідком 
відкритості Буття, але також і свідком величі метафізики і її доктрин 
– адже це саме вони зберігали цю відкритість як “присутність” для 
людського мислення, яке їх засвоювало. Це є проявом першого з па-
радоксів. Другий проявляється у тому, що М. Гайдеґґер свідомо мак-
симально проблематизує власне розуміння буття і навіть самий сенс 
роботи філософа. Третій – у тому, що він має “зайву” для метафізики 
презумпцію: розрізнення “буття” й “існування”. 

Отже, проведений аналіз поставленої проблеми дозволяє дійти 
таких коротких висновків. Діалог є неманіпулятивним режимом ко-
мунікації, у якому відбувається процес самотворення людини. Діалог 
як парадоксальна форма конституювання ідентичності суб’єкта куль-
тури відкриває новий фундаментальний ракурс бачення конкретних 
культурних феноменів, у якому кожен з них, не втрачаючи своєї спе-
цифічності, разом з тим виявляє власні екзистенційні витоки у само-
трансценденції людини. Діалог є нетривіальним режимом комунікації, 
який виникає лише там і тоді, де і коли проблематизується ідентич-
ність суб’єктів, що вступають у комунікативну взаємодію у будь-якій 
її формі. Діалог виявляється своєрідною “внутрішньою межою” кому-
нікації, її своєрідним іманентним самозапереченням, оскільки метою 
комунікації є досягнення спільності через відмінності, а метою діало-
гу – навпаки: досягнення відмінностей через спільність. 

Література:
1. А. А. Ухтомский в дневниках и письмах. – СПб. : СПбГУ, 1992. – 228 с. 
2. Катасонов В. Н. Боровшийся с бесконечным. Философско-религиозные 

аспекты генезиса теории множеств Г. Кантора. – М. : Мартис, 1999. – 238 с. 
3. Левінас Е. Між нами. Дослідження думки-про-іншого. – К. : Дух і 

Літера, 1999. – 189 с. 
4. Малахов В. А. Етика спілкування. – К. : Либідь, 2006. – 400 с. 
5. Пуанкаре А. О науке. – М. : Наука, 1990. – 536 с. 
6. Рикер П. Сам як інший. – К. : Дух і Літера, 2000. – 436 с. 
7. Хайдеггер М. Положение об основании. – СПб. : Алетейя, 1999. – 292 с. 
8. Яннарас Х. Варіації на тему Пісні Пісень. – К. : Дух і Літера, 1999. – 

156 с. 

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент Луганського дер-
жавного університету внутрішніх справ ім. Е. Дидоренка Є. О. Гнатенко



Серія “Філософія”. Випуск 8. 195

УДК 130. 2

Оксана Литвинчук

СОЦІАЛЬНА ТА ОСОБИСТІСНА ІДЕНТИЧНІСТЬ: 
СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ

У статті розглянуто та проаналізовано взаємодію соціаль-
ного та особистісного аспектів ідентичності. 

Ключові слова: особистість, ідентичність, взаємодія, соці-
альна ідентичність, особистісна ідентичність

Litvinchuk О. Social and personality identity: socialphilosophi
cal analysis

Co-operation of social and personality aspects of identity is 
considered and analysed. 

Keywords: personality, identity, co-operation, social identity, 
personality identityIn the article is examined historical way of origin, 
becoming of concept of identity.

Литвинчук О. Социальная и личностная идентичность: 
социально-философский анализ

В статье рассмотрено и проанализировано взаимодействие 
социального и личностного аспектов идентичности. 

Ключевые слова: личность, идентичность, взаимодействие, 
социальная идентичность, личностная идентичность

Інтерес до дослідження ідентичності, який стає все більш поміт-
ним у науковій літературі, не випадковий. Бурхливі соціальні зміни, 
що відбулися і відбуваються в багатьох країнах світу, призвели до 
того, що ідентичність виявилася важливою проблемою для сьогоден-
ня. Здебільшого це пов’язано з тим, що через соціальні зміни стає 
більш актуальною необхідність самовираження, самостійності, вибо-
ру свого життєвого шляху. Наприклад, в Україні, Польщі, Угорщині 
та інших країнах. 

Ідентичність – структура, що розвивається протягом усього життя, 
змінюється в прогресивному й регресивному напрямках, проходить 
через подолання криз. Ідентичність виступає як первинна й необхідна 
умова для розвитку особистості. 

Для сьогодення залишається недостатньо розробленою проблема 
взаємодії соціальної та особистісної ідентичності. У деяких наукових 
джерелах вони розташовані на протилежних осях, а іноді й на анто-

© Оксана Литвинчук, 2011



Наукові записки196

гоністичних полюсах дихотомії, причому рух іде від особистісного 
до соціального полюса. Також можна зустріти підходи, де соціальна 
ідентичність є своєрідним ядром особи, до якого підлаштовуються 
особистісні описи, а особистісна ідентичність є одним з компонен-
тів ядра Я-концепції. Соціальна ідентичність, якщо представити об-
разно, розташована навкруги особистісної як більш широке коло. 
З’являються роботи, де саме поняття “особистісна ідентичність” роз-
глядається як фікція, оскільки вся ідентичність, всі форми себе пови-
нні бути соціальними. 

Аналіз останніх досліджень та публікацій свідчить про досить ін-
тенсивне вивчення проблеми ідентичності саме на сучасному етапі 
розвитку суспільства, коли питання ідентичності стоїть досить го-
стро. Насамперед це явище досліджувалося в межах західної нау
кової традиції, але практично завжди спрямовувалося на вивчення 
особистісної мотивації (Е.  Еріксон, Дж.  Марсія, З.  Фрейд, К.  Юнг, 
та інші), або взаємодію осіб у малих контактних групах (Дж.  Мід, 
Г.  Теджфел, Дж.  Тернер та інші), або на комбінацію цих підходів 
(М.  Брюер, Т.  Тайлер). 

У вітчизняній філософії ідентичність стала об’єктом прискіпливої 
уваги науковців відносно недавно. Найважливішими працями можна 
вважати дослідження М.   Шульги (монографія “Етнічна самоіден-
тифікація особистості”), П.   Гнатенка та В.   Павленка (монографія 
“Ідентичність: філософський та психологічний аналіз”), С.  Макєєва 
(монографія “Соціальна ідентифікація та ідентичності” й інші праці) 
[10, с. 3; 5]. 

У подальшому всебічного аналізу ця проблема зазнала у працях 
Н.  Антонової, П.  Гнатенка, Є.  Головахи, О.  Злобіної, А.  Зубенка, 
Н.  Костенко, В.  Малахова, Н.  Павленка та ін. І все ж, незважаючи 
на значний науковий внесок, ця проблема потребує подальшого ґрун-
товного вивчення. 

Відповідно до представленої ситуації мета нашої роботи – аналіз 
проблеми ідентичності й вивчення взаємодії її особистісного та со-
ціального аспектів. 

Факт багатогранності ідентичності був відмічений ще А.   Адле-
ром. Автор підкреслював, що система ідентичностей є не просто ком-
бінацією елементів, а взаємопов’язаною, багаторівневою системою. 

Доки зберігалася орієнтація на науковчення, доки домінувала ідея 
тотожності, проблематика ідентичності залишалася непроблемною, а 
сама ідентичність розумілася як самототожність структури “чистого” 
мислення, “чистого ідеального Я” [6, с. 401]. Поява терміна “ідентич-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 197

ність” пов’язана з іменами Е.  Еріксона та Е.  Фромма. Безпосередньо 
ввів у літературний обіг це поняття З.  Фрейд у 1928 році в праці “Ма-
сова психологія і аналіз людського Я”, використавши термін “іденти-
фікація” (ототожнення), який означав найперший прояв емоційного 
зв’язку з іншою особою. 

У сучасних соціально-філософських роботах розділяють поняття 
“ідентичність” та “ідентифікація”. Коли говорять про ідентичність, 
акцент робиться на певному стані як на кінцевому результаті само-
ототожнення. Ідентифікація – процес, який завдяки специфічним пси-
хологічним і соціальним механізмам веде до цього стану. 

Виявлення різних типів ідентичності відбувається за певними па-
раметрами: наявність і відсутність цілей, криз; відкритість до вибору; 
можливість формувати політику життя; сила й наявність рішень щодо 
творення себе; цілеспрямованість; можливість оволодіння сучасним 
досвідом і знаннями. 

Найчастіше виділяють два аспекти ідентичності: соціальний та 
особистісний, які можна назвати двома гранями ідентичності. Сто-
совно особистісної ідентичності соціальна ідентичність розгляда-
ється як більш широке поняття, точніше особистісна ідентичність 
входить у структуру соціальної ідентичності. Наприклад, у структурі 
соціальної ідентичності виділяють особистісну рольову і групову со-
ціальну ідентичність. 

Особистісна ідентичність сприяє внутрішній узгодженості змісту 
“Я” з його зовнішніми проявами (вчинками особи), здійснює адап-
тацію “Я” до оточення з метою задоволення базової потреби бути 
прийнятим і визнаним у ньому. Соціальна ідентичність стимулює 
процеси порівняння з іншими членами групи, визначає “Я” у системі 
соціальних (групових) відносин. 

Соціальна ідентичність порівняно молода галузь досліджень, яка 
пов’язана з вивченням самовизначення індивіда у відношенні до со-
ціальних спільностей. Одним із перших про важливість соціальної 
ідентичності заговорив Курт Левін, який вважав, що людині необхід-
ні відчуття групової ідентичності, щоб зберегти відчуття внутрішньо-
го спокою. Соціальна ідентичність – важливий компонент самосві-
домості, образу – Я, який багато в чому визначає поведінку індивіда, 
його думки та відчуття, а також цінності. 

Основні механізми соціальної ідентичності полягають у зістав-
ленні інтересів, поглядів, цінностей своєї групи з інтересами чужої, у 
формуванні образу “ми” і “вони”. 

Ми говоримо не просто про проблеми соціальної ідентичності, а 



Наукові записки198

про усвідомлення їх в історії філософського мислення. Отже, для нас 
важлива сама рефлексія ідентичності суб’єкта, який усвідомлює себе. 

Соціальна ідентичність трактується в термінах групового член-
ства, приналежності до більшої чи меншої групи, включеності в пев-
ну соціальну категорію. У ній виділяють дві сторони: усвідомлення 
внутрішньогрупової подібності: “Ми члени однієї спільності, тому 
ми схожі”; виділення міжгрупової диференціації – це усвідомлення 
різниці між своєю та іншою “чужою” групою. Під час онтогенетич-
ного розвитку особистісна ідентичність є вторинною щодо соціаль-
ної, бо вона ґрунтується на використанні знань, набутих у процесі 
соціалізації. Соціальна ідентичність виконує низку важливих функ-
цій: когнітивну, яка передбачає конкретне знання про себе як члена 
суспільства, а також відокремлення “своїх від чужих”, “нас від них”; 
смислову (ціннісна), яка включає різні ціннісні уявлення про себе і 
свою групу; емоційну (афективну) – вміння оцінити значущість сво-
го членства, певна установка щодо своїх і чужих; регулюючу, яка 
пов’язана з впливом на поведінку, спілкування; організуючу (захис-
ну), що пов’язана з реакцією на нестабільне навколишнє середовище, 
з задоволенням потреб у стабільності та стійкості [2, с. 53]. 

Проблема соціальної ідентичності в останні десятиліття прива-
блює ще більшу увагу вчених, які по-різному описують її природу та 
механізми формування. На думку одного з найвідоміших представни-
ків рольових теорій І.  Гофмана, соціальна ідентичність створюється 
й підтримується завдяки постійним повторенням поведінкових схем, 
які відбуваються в групі, – так звана “політика ідентичності”. Вплив 
середовища є визначальним щодо формування ідентичності. 

Х.  Теджфелом поняття соціальної ідентичності характеризується 
як “уявлення індивіда про себе, виникнення якого зумовлене знанням 
про членство в соціальній групі (або групах), а також цінністю та емо-
ційною значимістю, що надавалися цьому членству”. Люди прагнуть 
до позитивної ідентичності, тому в них виникає велика мотивація по-
зитивно оцінювати свою групу. 

Н.  Фрузер, послідовниця конструктивістського аналізу щодо фор-
мування та функціонування соціальної ідентичності, пропонує таке 
визначення: “Соціальні ідентичності являють собою комплекси зна-
чень та системи репрезентацій. Володіти соціальною ідентичністю 
означає жити і діяти згідно з тією чи іншою системою принципів. Ці 
принципи походять від інтерпретативних здібностей, властивих акто-
рам у конкретних суспільствах”. 

Прибічник такого погляду Т.  Хопф небезпідставно критикує на-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 199

явні теорії ідентичності за схильність до припущень і апріорних су-
джень, зокрема в потрактуванні ідентичностей як маркерів перероз-
поділу матеріальних сил, в акценті на існування природної потреби 
людини у відчутті себе членом групи, її прагненні до групової іденти-
фікації, конфліктному баченні взаємин між ідентичностями “Ми” та 
“Інші” [9, с. 216]. 

Е.   Сміт виокремив типи соціальної ідентичності. На його дум-
ку, першим типом колективної ідентичності виступає фактор роду. 
Родова ідентичність створює умови для колективних дій. Групова 
родова ідентичність людини зазвичай залишається постійною про-
тягом усього її життя – адже базові індивідуальні та групові куль-
турні взаємозв’язки визначалися вже при народженні. Другий тип 
пов’язаний із поняттям простору та території. Перевага цього виду 
колективної ідентичності перед родовою полягає в тому, що місцева 
та регіональна ідентичність мають більшу об’єднуючу силу. Третій 
тип колективної ідентичності – соціоекономічний. Певні різновиди 
соціальних класів часто виступають рушійною силою історичного 
розвитку. Клас не може виступати основою стабільної колективної 
ідентичності, оскільки соціальний клас обмежений емоційною силою 
й культурною глибиною. Класова ідентичність не виражає інтереси 
всіх прошарків суспільства, а лише тієї частини, яка об’єднана в пев-
ний клас [8, с. 123]. 

Таким чином, у своїх вченнях автори підкреслюють, що соціальна 
ідентичність надає нам можливість отримати інформацію про навко-
лишній світ. 

Отже, аналізувати проблему соціальної ідентичності – досліджува-
ти розуміння суті цієї проблеми в ту історичну добу, до якої належить 
та чи інша філософська думка з цього приводу. Соціальна ідентич-
ність як явище відбиває, насамперед, процес світоглядної адаптації 
суб’єкта щодо певного соціокультурного об’єкта. Зміст соціальної 
ідентичності аналогічний до особистісної. Аналогом людського тіла 
в соціумі виступають соціальні інститути, які не тільки продукують 
відповідний тип ідентичності, але й дозволяють одній соціальній гру-
пі ідентифікувати іншу. Аналог індивідуальної пам’яті – історичні 
традиції. Культура як система цінностей, символів подібна до відпо-
відного образу світу, носієм якого є людина. 

Більш детально зупинимось на особистісній ідентичності, проаналі-
зувавши її зміст. Особистісна ідентичність – джерело, що визначає біль-
шість змін та соціокультурних тенденцій. Актуальність її дослідження 
пов’язана з удосконаленням соціальної реальності, з усвідомленням 



Наукові записки200

протиріччя між глобалізацією світу і надлишковими можливостями роз-
витку особистості. Іншими словами, зростання рівня відповідальності 
людини в світі, де найменший вплив може мати глобальні наслідки, по-
стійне множення вимірів реальності проблематизують процес самовиз-
начення людини. Таким чином, виникає проблема влучно сформульо-
вана І.  Пригожиним: “Яким чином заздалегідь вирішити, що є людина, 
які концепції потрібні для визначення її ідентичності” [7, с. 12]. 

З погляду соціокультурних трансформацій становлення, пробле-
ма особистісної ідентичності пов’язана з формуванням розмаїтості як 
результату людської діяльності, з необхідністю узгодження внутріш-
нього й зовнішнього світу. Тема ідентичності стає актуальною саме в 
період побудови нових стратегій цивілізаційного розвитку. Виникає 
ситуація протиріччя між глобалізацією світу та надлишковими можли-
востями розвитку на мікрорівні. Така ситуація створює ефект прогре-
суючого динамізму, економічної, політичної мінливості, що ставлять 
індивіда в ситуацію щоденного вибору. Сформовані людиною життєві 
цілі можуть змінюватися і втілюватися в реальному часі її життєдіяль-
ності. Людина відчутно для себе починає впливати на навколишній 
світ. У цих умовах активізується принципова необхідність внутрішньої 
культурної і пізнавальної підготовленості людини до самоосмислення 
й самовизначення, тобто підвищується значущість творчого потенціа-
лу людини. З іншого боку, відчувається скорочення тривалості інтер-
валів, у яких людина може розрахувати й прогнозувати свої життєві 
цілі. Утрачається сталість соціальних відносин у родині й поза її ме
жами. Особлива актуальність питань свідомості, самосвідомості, само-
ствердження тощо пояснюється необхідністю знайти свій власний сенс 
буття. М. Бахтін стверджує, що існують два ціннісних контенти в жит-
ті: “життя всього нескінченного світу в цілому, здатному бути тільки 
об’єктивно пізнаним, і маленьке особисте буття” [1, с. 126]. 

Чинником, що проблематизує процес особистісної ідентичності, 
виступає зміна в постіндустріальному суспільстві просторово-часо-
вих вимірів “життєвого світу” людини. Перехід від “затишного”, роз-
міреного й спокійного циклічного часу в традиційному суспільстві 
до лінійного часу індустріального суспільства, а потім від лінійного 
часу до плюралізму часів у сучасній історії “вимагає колосального зо-
середження духовних і матеріальних сил” [4, с. 87]. Знаходячись усе-
редині історичних подій, людина співіснує з ними, намагаючись ви-
значити своє місце в їхньому русі. Якщо в традиційному суспільстві 
велика частина соціального життя була простором життєдіяльності 
й підставою ідентичності, то зі зростанням обсягів інформації, по-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 201

силенням впливу масової комунікації просторово-часовий контекст 
перестає бути основою безпеки особистості. 

Поширення опосередкованого досвіду з розвитком різноманітних 
інформаційних засобів передачі інформації, знань формує вимогу до 
кожного індивіда: швидко, без сторонньої допомоги освоювати фор-
ми спілкування, форми діяльності. Для придбання опосередкованого 
досвіду необхідно більше розумових, інтелектуальних здібностей. 
Тим самим створюється середовище для поширення й поглиблення 
внутрішнього світу й появи проблем ідентичності. 

Сурово обумовлені, нерозгалужені, абстрактні соціальні зв’язки 
поступаються місцем різноманітним, що ускладнюються конкретни-
ми відносинами, вільними від економічної прихильності соціальної 
необхідності. Стосунки, звільнені від зовнішніх детермінант, дають 
великі можливості для розвитку “базової довіри” (Е. Еріксон). Такий 
тип відносин формує в індивіда усвідомлення своєї ролі й відпові-
дальності за процес підтримування стосунків, а також контроль за 
своїми вчинками. 

Ці відносини ставлять перед індивідом вимоги бути самим собою. 
Становлення ідентичності полягає в процесі вибору між легко здо-
бутим “Я” – запозиченим, скопійованим, здобутим примусово, і “Я”, 
що будується власними зусиллями й старанням, в результаті присто-
сування внутрішнього світу до всесвіту, зовнішнього світу. 

Посилення інтересу до контролю за тілом – “культура вільного ті
ла” – також одна з фундаментальних основ росту проблем, пов’язаних 
з особистісною ідентичністю. Формується інтерес не тільки до інди-
відуального, але й до “суспільного тіла”. Проблеми біологічної само-
організації, самоконтролю, екологічного контролю, тілесної відкри-
тості не мислимі без уваги до ідентичності й реалізуються в розвитку 
мистецтва планувати майбутнє, в актуалізації практики життєвої по-
літики як колективної, так і індивідуальної. Особистісна ідентичність 
становить певний набір компонентів: тілесний аспект, емоційні скла-
дові, поведінка, усвідомлене й неусвідомлене, спосіб бачення інших 
суб’єктів і власного “Я”. Як її провідні фактори, що виявляються на 
різних вікових етапах, виступають такі: суб’єктивні – відчуття й усві-
домлення власного тіла, ототожнення себе з іншими, виокремлення 
себе з цілого світу, здатність до самооцінки; об’єктивні – визнання 
з боку інших, культурні та соціальні норми й стереотипи; чинники, 
сформовані на межі суб’єктивного та об’єктивного, – гра, професійна 
діяльність. 

Підбиваючи підсумки, можна стверджувати, що соціальна іден-



Наукові записки202

тичність виражається в усвідомленні своєї приналежності до тих чи 
інших соціальних груп і спільнот, а особистісна ідентичність вклю-
чає в себе набір рис чи інших індивідуальних характеристик, які від-
різняються певною постійністю й дозволяють диференціювати цього 
індивіда від інших людей; це здатність підтримувати і продовжувати 
історію власного Я, що зберігає свою цілісність, незважаючи на зміну 
окремих його компонентів. Особистісна ідентичність робить людину 
схожою на саму себе та відмінною від інших. 

Проблема ідентичності має не лише онтологічне звучання – праг-
нення до посилення самототожності у внутрішньому і зовнішньому 
світі, але й соціальне, тому що саме соціальні зміни зробили усвідом-
лення ідентичності знову проблематичним. 

Отже, з цілковитою впевненістю ми можемо стверджувати, що по-
няття ідентичності особистості характеризується органічною єдністю 
її особистісної та соціальної ідентичності. 

Література:
1. Бахтин М. М. Эстетическое наследие и современность. – Саранск: 

Изд-во Мордовского университета, 1992.  – 167 с. 
2. Богомаз К. Ю. Соціологія особистісної ідентичності в просторі  

права. – Дніпродзержинськ: ДДТУ, 2009. – 184 с. 
3. Гнатенко П. І., Павленко В. М. Ідентичність: філософський та психо-

логічний аналіз. – К. : Арт-Прес, 1999. – 466 с. 
4. Кнабе Г. С. Город как социокультурное явление исторического про-

цесса. – М. : РГГУ, 1995. – 250 с. 
5.  Макеев С. А. Социальная мобильность и идентичность в структур-

ной перспективе // Методологія, теорія та практика соціологічного аналі-
зу сучасного суспільства: Збірник наукових праць. – Х. : Вид. центр ХНУ 
ім.  В. Н.  Каразіна, 1999. – С. 9-14. 

6. Новейший философский словарь. – Минск: Книжный дом, 2001. – 
1280 с. 

7. Пригожин Ц. Переоткрытие времени // Вопросы философии. –  
1989. – № 8. – С. 63-80. 

8. Сміт Е. Національна ідентичність. – К. : Основа, 1994. – 224 с. 
9. Цит. за Пракова Ю. М. Проблемы формирования и фунционирова-

ния социальной идентичности – конструктивистский анализ Т. Хопфа // 
Социально-гуманитарные знания. – 2003. – № 5. – С. 206-218. 

10.  Шульга М. О. Етнічна самоідентифікація особистості. – К. : Ін-т 
соціології НАН україни, 1993. – 267 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач 
кафедри Житомирського державного технологічного університету 
В. І. Муляр



Серія “Філософія”. Випуск 8. 203

УДК 159. 992

Алла Борканюк

ОСОБИСТІСТЬ ЯК ДЖЕРЕЛО ПОЗИТИВНОГО 
ЖИТТЄВОГО ТВОРЕННЯ: ПРОБЛЕМИ I ПАРАДОКСИ

У статті осмислюється та вивчається феномен людської 
особистості. Розглядаються унікальні прояви особистості, а 
також риси, які дозволяють характеризувати особистість як 
явище позитивно-стверджувальне. 

Ключові слова: особистість, субстанційний підхід, універ-
сальність, унікальність, самовладність, амбівалентність. 

Borkanuk A. Personality as a source of positive vital creation: 
problems and paradoxes 

This article is devoted to the study and comprehension of 
personality phenomenon. It analyses the manifestation of the 
personality and the features that enable to characterize personality as 
a positively confirmative phenomenon. 

Key words: personality, substantive approach, universality, 
uniqueness, self-possession, ambivalence. 

Борканюк А. Личность как источник позитивного жиз-
ненного творения: проблемы и парадоксы 

В статье осмысливается и изучаєтся феномен человеческой 
личности. Рассматриваются уникальные проявления личности, а 
также черты, которые позволяют характеризовать личность 
как явление позитивно утверждающее. 

Ключевые слова: личность, субстанционный подход, универ-
сальность, уникальность, самовластность, амбивалентность. 

Чим більшим за обсягом та насиченішим за змістом стає історич-
ний досвід людства, а також досвід людського самоосмислення, тим 
очевиднішою стає феноменальність людської особистості в світі, де 
панують незбагненні просторові масштаби, де спалахують та згаса-
ють зірки, зіштовхуються галактики, витрачаються шалені енергії, в 
непримітному на тлі цих масштабів єстві утворюються деяка сила чи 
здатність, що протистоїть всім цим явищам, маючи характер само-
владності та самовизначення. Погодимось: це гідне дивування. 

У XX ст., цілком у дусі некласичної філософії, утворився цілий 
спектр наук, спрямованих на осмислення та вивчення феномену 

© Алла Борканюк, 2011



Наукові записки204

людської ocoбистості; це, наприклад, відомий напрям філософії під 
назвою персоналізм, різноманітні тeopiї особистості в психології 
(наприклад, психологія особистого самовдосконалення, когнітивна 
психологія особистості), соціологія особистості, напрями, що вини-
кли на межі певних наук (епістемологія особистості, культурологія 
особистості та ін.). Врешті це не могло не привести до запровадження 
якоїсь інтегральної науки, i ми вже спостерігаємо появу праць – що-
правда, поки що психологічного спрямування, – під назвою персо-
нологія. Звідси можна дійти висновку, що в галузі дослідження люд-
ської особистості спостерігається водночас відцентрові та доцентрові 
тенденції: подальше розгалуження напрямів i певний їх синкретизм. 
Нові напрями з’являються переважно на межі різних наук, тобто як 
міждисциплінарні дослідження, а в синкретичних підходах можна 
спостерігати кілька тенденцій:

– переведення проблеми коренів людської особистості у сферу 
математизованого природознавства: мається на увазі проведення ана-
логій між проявами особистості та надскладними біокомп’ютерами, 
пошуки засад особистості в припущенні існування так званих “торси-
онних полів” Всесвіту, у властивостях певних елементарних части-
нок; в генетиці, біотехнологіях та ін.;

– подавати корені людської особистості в аспекті трансперсональ-
ності, тобто виходу за межі людської індивідуальності, наприклад, у 
колективному несвідомому, в єдиному інформаційному полі Всесві-
ту, в особливій духовній енергії світу, трансперсональний підхід спо-
відується в різних вченнях, що спираються на досліди із психотроп-
ними засобами та ін.; 

– запровадити субстанційний niдxiд, згідно з яким особистість 
постає проявами деякого найпершого кореня буття взагалі (або цей 
найперший корінь буття має персонологічну природу); йдеться, на-
приклад, про вчення Гегеля, Бердяєва, Муньє, про певні думки в 
філософії російського релігійного ренесансу, про певні тенденції у 
вченнях релігійного екзистенціалізму, про певного типу модернізації 
давньосхідних вчень. 

В ycix цих підходах в різних проявах окреслюється феноменаль-
ність людської особистості, її певні провідні риси, серед яких три 
риси постають особливо інтригуючими: 

– вже згадана самовладність – у світі немає такої сили, яка б мо-
гла заглушити, переломити або відмінити власні внутрішні імпульси 
особистості; врешті, можна знищити людину, але не здолати її осо-
бистісних спрямувань; 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 205

– універсальність, окреслена в кількох сенсах:
а) в ceнci можливості опанувати будь-чим, асимілювати будь-який 

зміст; 
б) в сенсі можливостей прийняття особистістю будь-чого, виро-

бленого будь-ким iз людей; в дусі такої універсальності звучить теза 
“ніщо людське не є мені чужим” (а Т. Maн писав навіть про те, що 
коли він розмірковує, то йому здається, що немає такого злочину, 
якого він не міг би вчинити); 

в) нарешті, в ceнci онтологічному – людська особистість відбува-
ється в найрізноманітніших культурах, епохах, на основі найрізнома-
нітнішого антропологічного типу, 

– самозасвідчення – як відомо, не існує ніяких приладів, які би 
зафіксували наявність та якісний стан людської особистості; вона 
асоціює сама себе, так би мотиви, – внутрішнім сприйняттям (або са-
морефлексією). Ці три риси дозволяють нам розглядати особистість 
як дещо таке, що виходить далеко за мeжi не лише індивідуально-
го людського буття, а й будь-якого відомого нам	 фізичного бут-
тя. Ясно також, що окреслені риси особистості подають її як явище 
духовне, бо лише духові притаманні тi характеристики, які постають 
сутнісними характеристиками особистості. Внутрішня гомогенність, 
саморефлексія, самоідентичність в ycix проявах та можливість сягати 
будь-яких меж, – все це є традиційними характеристиками духовного. 
I саме ці три риси дозволяють характеризувати особистість як явище 
позитивно-стверджувальне: йдеться про те, що початкові якості осо-
бистості постають самонаданими та у характеристиках встановлення, 
ствердження, узасаднення. 

Внутрішня гомогенність особистості, її своєрідна якісна неподіль-
ність, її інтенція на самоздійснення, – все це постає проявами її саме 
позитивно-стверджувальної сутності. На нашу думку, вже звідси стає 
очевидним те, що саме якості особистості роблять людину унікаль-
ним єством із усіма подальшими її якостями, але якщо від людини 
відняти її здатність бути особистістю, ми розлучимося із людиною 
та будемо мати справу лише iз живим біологічним єством. Бо ж на-
віть така людська властивість, як здатність входити у відношення до 
будь-якого виду сущого, неможлива поза зверненням до особистісно-
го начала. Те ж саме можна сказати i відносно трансцендування, уні-
кальності людини, її біологічності неспеціалізованості, – все це так чи 
інакше відправляє нас до явища особистості. 

Коли ми розглядаємо унікальні прояви особистості, то дві пробле-
ми, на наш погляд, постають найбільш болючими. По-перше, чому 



Наукові записки206

особистість, будучи за своєю сутністю якістю позитивно-стверджу-
вальною, може спрямовуватись на руйнування, знищення, деструк-
цію? I по-друге, яким чином характеристики особистості пов’язані 
iз людиною як живим, обмеженим у пpocтopi, часі й можливостях 
єством, що має фізичні, хімічні, біологічні та інші характеристики, 
здатне бажати, страждати, діяти сліпо та бездушно? 

Обидва ці питання мають спільну основу, оскільки осмислити те, 
яким чином духовна, універсальна та самостверджувальна сутність 
може входити у обмежені дії та заперечення, можна лише на основі 
того факту, що особистість реально виявляється й діє лише в живій 
людині. Із єдності персонологічного та матеріально-фізичного утво-
рюється дуже своєрідний, складний та, можна сказати, дуже небезпеч-
ний симбіоз. Адже йдеться про поєднання активно дійового начала, 
що перебуває в режимі універсальності, caмосвідомості, та начала сти-
хійного, природно запрограмованого та завжди часткового, обмеже-
ного (згадаймо відомий вислів Анаксимандра). Людина як особистість 
може єднатися та навіть ототожнюватись із будь-чим, все приймати та 
в усе проникати, але як реальне єство із певними, цілком конкретни-
ми масштабами та можливостями, людина обмежена, кінцева у своїх 
діях та проявах. Ми звикли до такої метафори: людина, яка опанувала 
ядерними енергіями, вийшла у космос, оперує генними технологіями, 
схожа на дитину, якій дали сірники, але не завжди задаємо собі звіт у 
тому, що це є взагалі сутнісною характеристикою людини. Її особис-
тісне начало нагадує дещо надзвичайно могутнє та безмежне, але це 
начало вклали у обмежене, в чомусь-сліпе та стихійне єство. 

У цьому пункті ми хотіли б зробити кілька полемічних зауважень 
відносно концепції “гомоінтентного (людиноспрямованого) суспіль-
ства”, що її розвиває відомий український філософ М. В. Верніков. 
Людина, взята в єдності її біофізичних та особистісних характеристик, 
постає явищем досить суперечливим. Ми звикли казати про творчі на-
чала та прагнення людини, про те, що їй відкрите буття, що на гори-
зонті її натхнень знаходяться “Істина”, “Добро” та “Краса”, а також 
“Любов”, “Милосердя”, “Віра”, “Надія” та ін. Проте там знаходиться 
й багато чого іншого, зовсім інакшого за характером та якістю: інерт-
ність, небуття (деструкція, знищення, руйнування), брехня, блуда, 
злоба, заздрість, ненависть, апатія, ворожість та ін. В нашому розпо-
рядженні є унікальний досвід спроби запроваджувати в життя те, що 
можна назвати історичним типом гомоінтентності; я маю на увазі епо-
ху Відродження із її надзвичайним піднесенням людини, виведенням 
її на перший план як у космічному вимірі, так і в соціальному. За сво-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 207

їми, так би мовити, природними (не в сенсі недоторканої природи, а в 
сенсі буттєвої основи) якостями людина є принципово амбівалентною: 
в ній так само природно проявляються як і доброчинність, так і зло-
стивість. Ситуація людини досить виразно була окреслена відомоюя 
епікурейською концепцією “відхилення”, проведеною філософом як у 
його антропології, так і в онтології. За Епікуром, в самих засадах світу 
закладена довільність, і це проявляється в тому, що атом, який пови-
нен був би рухатись прямою траєкторією, відхиляється від неї. Так 
само й людина має можливість та реалізує цю можливість в дійсності 
– можливість ухилятися від будь-чого, наданого їй зовнішніми обста-
винами. А Лао Цзи ніби доповнив ці судження сентенцією відносно 
того, що як тільки у світі з’являється правильне, виникає неправильне, 
як тільки з’являється прекрасне, виникає і потворне. Йдеться, звичай-
но, про правильне та прекрасне в людському космосі. Тому позиція 
гомоінтентності, якщо вона прагне подавати людину лише з її кращих 
сторін, є явно однобічною та навіть у чомусь небезпечною. 

До певної міри традиційним постає тлумачення негативних проя
вів людини через її причетність до матеріального. У зв’язку з цим 
матерію часто подають як темне та зле начало. Протест проти такого 
бачення стану справ можна знайти вже в Августина Гіппонійського, 
який вважав, що створене Богом не може носити виключно негатив-
них характеристик. Підтримував таке розуміння матерії й Іоганн Скот 
Ериугена. Августин, а також i деякі інші середньовічні філософи, вва-
жав, що активним началом в людині є душа (“людина є душа, що ко-
ристується тілом”), тому й провина rpixа лежить не на тілі, а на душі, 
точніше – на душі, коли вона змінює своє природне (за основою) спря-
мування до духу, світла, вічного та ін., на спрямування до тілесного, 
темного, кінцевого. Якщо ми відштовхнемося від цих міркувань зна-
менитого патриста, то повинні будемо визнати: оскільки особистісне 
начало в людині є позитивно-стверджувальним, то негативність, за-
перечення, обмеження, обрізання входить у це начало тоді, коли воно 
ототожнюється (ототожнює себе) із матеріально-тілесним, кінцевим, 
інертним. Йдеться саме про ототожнення, а не про тотожність, бо в 
ранньому дитячому віці не існує сепарації душевно-духовного від ті-
лесно-організмічного, а тому діти в цей час є безневинними. 

Можна сказати, що саме суперечність, вибухонебезпечне поєд-
нання духовно-особсистісного із тілесно-організмічним і постає тим 
чинником, який приводить до проникнення негативного в позитивно-
стверджувальну сутність особистості. Щоправда, для такого проник-
нення існують передумови в самому особистісному: оскільки воно є 



Наукові записки208

саморефлексивним, воно припускає внутрішню відмінність, а будь-
яка внутрішня відмінність є межа, границя, тому й певне заперечен-
ня. Проте це є межа в тотожному, тобто вона як покладається, так 
і знімається. Коли ж межа виявляється такою, що її просто так, ак-
том рефлексії зняти не можна, тоді з’являється прагнення усунути її. 
Тобто, наприклад, перебороти чи примусити якусь річ або людину до 
чогось, або й знищити їх. Цілком безглуздим з позиції духовного уні-
версуму постає бажання вбити якусь людину заради якоїсь кінцевої, а 
тому непевної, скороминущої та дочасної мети, але люди це роблять 
тому, що сила негативного в сфері матеріально-тілесного здається 
їм необхідною та в чомусь нездоланною. В цьому й полягає трагедія 
особистості: вона спрямовує свій запал, свою природну енергію на за-
перечення, руйнування в сфері матеріального, а проте навіть заблудні 
душі в часи внутрішнього одкровення вловлюють, що такого роду дії 
не тільки нічого не вирішують у людських долях за суттю, але, голо-
вне, суперечать сутності людини як особистості. 

Звідси ніби нав’язується висновок про те, що люди повинні за-
мислюватись над своїм єством, над своїм буттям, над тим, що від-
бувається в їх житті та в їх рефлексіях. Але такий висновок, був би, 
по-перше, надто тривіальним (хоча й виправданим традицією), а, по-
друге, цілком утопічним. У ситуаціях, коли явно немає сенсу проти-
стояти якимось потужним тенденціям життя, французи кажуть: “Лосе 
фер!” – “Дай відбутися!” (дослівно – “Лиши відбутися!”). Проте це 
гасло не для філософів та філософії. Справа останніх – діяти в на-
прямі пробудження особистості, прояснення її сутності, стимулювати 
її саморефлексії. Бо у світі духовно-особистісного, як вже зазнача-
лось, не діють матеріальні причинно-наслідкові зв’язки, тут потрібна 
стимуляція зсередини. Особистісне начало відгукується тільки на за-
клик, “про-кламацію” (лат. –“через взивання”). Якщо енергія духо-
вного пробудження, заклику чомусь згасне, то згасне й саме духо-
вно-особсистісне. Ось чомусь людям так потрібні якість приклади 
впертого тримання за духовне навіть тоді, коли видається неможли-
вим чи безглуздим. Прикладом тут може бути діяльність Карла Барта 
в зруйнованому Берліні, або поведінка деяких людей у концтаборах, 
у блокадному Ленінграді, та ін. Саме на духовно-особистісне начало 
поширюється теза про розширення своєї території шляхом самопо-
родження (це яскраво проявляється в особливостях сучасних інфор-
маційних процесів); в дусі цієї тези звучать на перший погляд дивні 
твердження М. Мамардашвілі на зразок: “свідомість – це завжди є 
можливість більшої свідомості”, “свобода – це можливість більшої 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 209

свободи”, та ін. О. Розеншток-Хюссі справедливо стверджував, що 
діалог двох людських істот можливий лише тоді, коли вони намага-
ються викликати одна одну, демонструючи свою потребу в голосі ін-
шого, бо це є єдиний спосіб активізувати те, що самовладне в своїх 
діях та проявах. 

Література:
1. Бердяев Н. А. Философия свободного духа. – М., 1994. 
2. Бердяев Н. А. Царство Духа и царство Кесаря. – М., I995. 
3. Бриллиантов А. И. Влияние восточного богословия на западное в про-

изведениях Иоанна Скота Эригены. – М., 1998. 
4. Гроф Ст. Надличностное видение: Целительные возможности необыч

ных состояний сознания. – М., 2002. 

Рецензент: кандидат філософських наук, професор, завідувач ка-
федри філософії НА СБ України А. М. Щуровський



Наукові записки210

УДК 140:159. 964. 2:929 Балей 

Єлизавета Гапоненко

ПРОБЛЕМА ОСОБИСТОСТІ  
ЯК ОБ’ЄКТ ФІЛОСОФСЬКОГО ДОСЛІДЖЕННЯ 

СТЕПАНА БАЛЕЯ
У статті аналізується проблема людини, її буття, сенсу і сут-

ності її конкретного існування у творах Степана Балея. Розгля-
дається інтерпретація проблеми особистості в рамках предмета 
суспільної психології. Зміст статті відображає низку проблем фі-
лософського, психологічного і соціологічного характеру. 

Ключові слова: особистість, особа, індивідуальність, персона. 

Haponenko E. The problem of person as object of Stepan Baley’s 
philosophical investigation 

This article deals with psychoanalytic method, which is directed 
on the person. The author does conclusion that the interpretation of 
problem of person as a subject of social psychology by distinquished 
Ukrainian and Polish scientist and philosopher St. Baley. The life of 
the man is considered as the main question of philosophy, psychology 
and sociology. 

Key words: person, human, individuality. 

Гапоненко Е. Проблема личности как объект фылософского 
исследования

В статье анализируется проблема человека, личности, 
смыслу и сути его существования в работах Степана Балея. 
Рассматривается интерпретация проблемы личности в рамках 
предмета социальной психологии. В данной работе освещены 
целый ряд вопросов философского, психологического и социаль-
ного характера. 

Ключевые слова: личность, особа, индивидуальность, персона. 

Проблема особистості була центральною для всієї наукової твор-
чості С. Балея. Еволюція наукової діяльності вченого характеризуєть-
ся тим, що, послідовно заглиблюючись у тему, він починає від кон-
кретного – від окремих явищ психічного життя людини – і поступово 
оволодіваючи емпіричним і теоретичним матеріалом, виходить на 
глибокі, узагальнюючі фундаментальні праці з обраної проблемати-
ки. Можна сказати, що темі людини, особливо проблемі особистості, 
С. Балей присвятив усе своє наукове життя. 
© Єлизавета Гапоненко, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 211

Спонуканням до цього було те, що антропологічна проблемати-
ка з кінця ХІХ століття все виразніше, попри труднощі і перешкоди, 
які створювались на її шляху, все відчутніше домінує у світовій сус-
пільній думці. Це пов’язано з тим, що виразно посилюється процес 
зміни типів культур. Проблема людини, її буття, сенс і сутність її кон-
кретного існування – все це викликає зростаючий інтерес, на ґрунті 
якого виникають і розвиваються самостійні філософські напрямки, 
що утворюють широкий спектр філософської антропології. Цією гу-
маністичною тенденцією зумовлюється і зростання зацікавленості в 
суспільстві психологічними дослідженнями, посилюється потреба 
зануритись у внутрішній світ людини, бо саме в ньому вбачається 
справжня реальність і сутність конкретного людського існування. 
Ця тенденція переходу від людини-загальника, абстрактної людини 
до людини конкретної, зумовлюється поширенням переконання, що 
саме в її індивідуальному бутті, в реальності її внутрішнього світу 
глибоко криється розгадка таїни, яка упродовж століть була споку-
сою для метафізик і антропологій. 

У 1939 р. С. Балей видає свою спеціальну роботу “Особистість”. 
Література, присвячена проблемі особистості, в період виходу у світ 
роботи С. Балея була ще досить нечисленною. С. Балея правомірно 
було би віднести до кола першопрохідців у цій галузі досліджень, 
тим більше, якщо йдеться про суспільну думку в Україні або Польщі. 
Своєю працею він давав відповідь на актуальні запити часу розумію-
чи, що слово особистість – не є абстрактною понятійною формою, але 
відображає низку проблем філософського, психологічного і соціоло-
гічного характеру [1, с. 41-42]. 

С. Балей дає визначення поняття “особистість”. Насамперед, вче-
ний зауважує, що значення терміна “особистість” формулюється на 
основі змісту поняття особи, що іноді ці поняття вживаються як вза-
ємозамінні. 

Найчастіше слово “особа” вживається як назва певного суб’єкта, 
якому властива певна сукупність рис. Ця сукупність рис і є власне 
особистістю. 

Відправним положенням для визначення поняття особистості, 
стверджує С. Балей, є визнання її зв’язку з психікою людини, з тим, що 
ми називаємо її душею. С. Балей при дослідженні психіки виділяє два 
протилежні підходи: аналітичний і синтетичний. Перший зосереджу-
ється на тому, що ділить людину на відносно прості складники, які є 
елементарними психічними явищами або психічними диспозиціями. 
В людині вчений виділяє сфери інтелекту, чуттів і волі, а в кожній з 



Наукові записки212

них існує необмежена різнорідність переживань. Людині властиві та-
кож різнорідні здібності і схильності, які належать до інтелектуальної 
сфери, пам’яті, фантазії, цікавості. Кожна з цих властивостей може 
бути піддана окремим дослідженням і вимірам, незалежно від інших. 
Але таке членування психіки припустиме лише в певних межах, над-
мірне зловживання ним – веде до помилок і однобічності. Всередині 
людської психіки, підкреслює вчений, будь-які поділи є штучними, 
тут все пов’язане між собою, переплітається і взаємно впливає. Тому 
аналітичний метод, даючи ключ для виділення і вивчення окремих 
структурних складових психіки людини, не служить інструментом 
для пізнання таємниці особистості. 

До визначення особистості, як показує це С. Балей, веде проти-
лежний, синтетичний підхід, який дає цілком інше бачення психіки 
людини і самої людини. “Підкреслюючи єдність, яка панує у психіці 
людини і вважаючи цю рису істотною для її особистості, стаємо на 
синтетичну точку зору, або цілісну. Людська особистість стано-
вить цілість” [2, с. 127-128]. 

 У сфері психіки панує єдність, яка має свою ієрархію. Усе в пси-
хіці належить до одного і того ж “Я”, яке існує незалежно від змін у 
психічному русі. Одне і те ж “Я” поперемінно щось собі уявляє, радіє 
або сумує, прагне і приймає рішення. А усі ті уявлення, почуття і ухва-
ли групуються навколо певних цілей, до яких індивід прагне різними 
шляхами. Все що відбувається в нашій психіці, виходить ніби з одного 
пункту і до цього пункту повертається, немов нескінченна кількість 
променів, що проходить крізь один пункт. Ця психічна цілісність, що 
творить людську особистість, вважає С. Балей, є організованою ціліс-
ністю, тобто такою, що має свою структуру. Остання виявляється в 
тому, що всі частини підпорядковуються цілості, існуючи ніби для її 
послуг і знаходячи в її межах сенс свого існування. Пізнання інтелекту 
певної особистості саме по собі не буде плідним і не у великій мірі 
збагатить наші уявлення про неї, якщо при цьому ми не будемо зна-
ти прагнень, які його оживлюють, інтересів, які ним керують, ступінь 
витривалості, з якою особистість може реалізувати свої рішення. Інте-
лект у психіці людини є лише певною можливістю, певним засобом, 
який може бути введений у дію і застосований у той або інший спосіб 
лише з допомогою чинників, що знаходяться поза інтелектом. Фанта-
зія також, вважає С. Балей, виявляє себе у зв’язку з певним намірами і 
прагненнями людини. Тому штучним буде розглядати її у відриві від 
останніх. Багато уваги С. Балей приділяє проблемі характеру, розгля-
даючи її в контексті цілісного уявлення про психіку особистості. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 213

С. Балей стверджував, що важливішими рисами, які характери-
зують особистість у людині, є: внутрішня єдність при різнорідності 
функцій структурних елементів, підпорядкованість окремих струк-
турних зв’язків спільній для них усіх цілості і, нарешті, динамічний 
характер структури. У цій єдності поруч із інтелектом, своє місце 
займає чуттєва сфера, єдність психічного і соматичного, вроджено-
го і набутого, природного інстинкту і якостей, що формуються через 
виховання культури особистості. Їй властиві також темперамент і ха-
рактер. С. Балей ґрунтовно розглядає усі ці складові особистості у їх 
формуванні, розвитку і функціонуванні. 

У цій структурній “багатоєдності” особистості важливу інтегра-
тивну роль С. Балей відводить світоглядові. З огляду на це, вчений 
розвиває своє розуміння світогляду. З одного боку, світогляд – це 
об’єднуючий елемент індивідуальної свідомості, з іншого – акуму-
лює і визначає її ставлення до світу. Ця двоєдина природа світогляду 
зумовлює своєрідність його формування. Його формуючими чинни-
ками є знання, які іманентні особливості “Я” індивіда. Це вже не про-
сто знання у своїй самовизначенності і самодостатній нейтральності 
щодо особистості; це знання, асимільовані індивідуальною свідоміс-
тю. Тому у світогляді поєднуються раціональні й ірраціональні, не-
усвідомлені чинники. Світогляд, таким чином, інтегрується у багато-
єдиній цілісності особистості. 

Притаманні особистості характерні особливості дають підстави 
розглядати її як індивідуальність. Розуміючи індивідуальність як 
сукупність рис, що роблять людину відмінною від інших, вчений не 
ототожнює її з особистістю, однак трактує ці поняття як навзаєм спів-
відносні. 

Характеризуючи особистість як внутрішню психічну цілісність, 
С. Балей одночасно підкреслює як її важливу рису динамічність. 
Цю рису вчений протиставляє поняттю статичності, що означає таку 
структуру, у якій все доведено до постійної рівноваги, що виключає 
рух і зміни. В особистості людини, на думку С. Балея, – все інакше. 
“В ній діють сили і тенденції, які змагаються між собою за перевагу 
і викликають зміни у різних напрямках. В нормальній психіці ніколи 
немає повного застою. І це ми маємо на увазі говорячи про динамічну 
структуру особистості” [2, с. 127-128]. 

Визначаючи особистість, С. Балей додає, що в літературі під цим 
терміном мають на увазі два такі її розуміння. Одні тлумачать осо-
бистість, беручи її як наявну реальність, інші в нормативному сенсі, 
тобто як ідеал людської структури, до якої людина може наближа-



Наукові записки214

тися, ніколи її не досягаючи. Уточнюючи свою точку зору, С. Балей 
зауважує, що вживає це слово в обох значеннях, в одному випадку го-
ворячи про особистість реальну, в іншому – про ідеальну. У першому 
випадку об’єктом вивчення є іманентна природа особистості, її струк-
тура і типологія. У другому – її становлення і формування, внутрішні 
закономірності і засоби зовнішнього впливу на процес її становлення. 

С. Балей розкриває структуру особистості, процес її становлення 
і розвитку, з огляду на її іманентні, вроджені настановлення і набу-
ті ознаки, що формуються під впливами зовнішнього середовища, 
типологію особистості. Розглядаються проблеми пізнання особис-
тості, її самопізнання, самооцінки і самовиховання. У праці “Особис-
тість” С. Балей дає підсумкове висвітлення цих проблем. 

У своїх психологічних дослідженнях С. Балей від людини перехо-
дить до суспільства. І тут також дає себе знати своєрідність його за-
гально філософського бачення. Воно виявляється вже у визначеннях 
соціології, яке вчений наводить, відрізняючи суспільну психологію 
від соціології [4, с. 24]. 

С. Балей не абсолютизує колективності серед форм соціального 
життя людей. У трактовці С. Балея соціум не поглинає індивіда, не 
позбавляє його особистісних рис, що становлять його індивідуаль-
ність. Світоглядна зорієнтованість на конкретну людину виявляє себе 
також у визначенні С. Балеем предмета суспільної психології на від-
міну від предмета соціології. 

Говорячи про труднощі у відрізненні суспільної психології від 
соціології, про те, що позиції суспільного психолога більшою мірою 
властивий суб’єктивний кут бачення і те, що до уваги береться індивід, 
С. Балей наводить приклад відмінного підходу у вивченні молодіж-
ної групи, нормальної чи злочинної, соціолога і психолога. Соціолог, 
роз’яснює вчений, більше зверне увагу на формальну структуру такої 
групи порівняно з іншими такими молодіжними групами, вивчить її 
економічні основи. Психолога ж зацікавить особовий склад групи, 
вироблення індивідуальної характеристики її конкретних членів, спе-
ціальне визначення властивої їм різниці у типах психічної структури. 
При цьому С. Балей підкреслює, що коли певний час психологи роз-
глядали штучно препаровану з суспільних зв’язків “людину взагалі”, 
то сучасний психолог конкретизує свій об’єкт дослідження [3]. 

Суспільну психологію вирізняє також те, що вона є галуззю пси-
хології. За довгий час свого становлення психологія виробила власну 
систему понять, певний апарат досліджень, властиві їй підходи. Із змі-
нами в суспільстві відбуваються також зміни в об’ємі наукових інтере



Серія “Філософія”. Випуск 8. 215

сів суспільної психології, у засобах психологічних досліджень. Однак 
незмінним залишається те, що вона вивчає психічні феномени суспіль-
ного життя, звертаючи при цьому головну увагу на конкретну людину. 

Цю свою концепцію суспільної психології С. Балей реалізує у 
ґрунтовній книзі “Вступ до суспільної психології”, ця робота була 
першою в Польщі значною працею із суспільної психології. Виклав-
ши свою концепцію об’єкта суспільної психології, С. Балей у вступі 
розглядає значення категорії кількості у цій науці, на цій методоло-
гічній основі у спеціальному розділі висвітлює психологічні аспекти 
формування груп людей, суспільні контакти між людьми, регулятори 
відносин між ними. Далі теоретичному аналізу піддаються різні проя
ви міжособистісних відносин між ними. Далі теоретичному аналізу 
піддаються різні прояви міжособистісних відносин, які в суспільні 
психології С. Балея трактуються як суспільні відносини. Спеціальний 
розділ присвячується психології натовпу. Велика увага приділяється 
психологічному аналізові регуляторів суспільних відносин, психіч-
ного механізму виникнення передсудів, суспільних настановлень, 
психічних аспектів пропаганди. Обговорюючи психологічні пробле-
ми соціалізації людини, він розглядає коло питань, що розкривають 
психологічні сторони поняття особи, її становлення, її місця в соці-
альних середовищах, її культурне підґрунтя, питання соціалізації ді-
тей і молоді. В своїй концепції суспільної психології С. Балей розкрив 
психологічні аспекти буття людини в соціумі, С. Балей логічно і по-
слідовно завершує своє майже сорокарічне дослідження з психології 
особистості, всебічно розбудувавши свою концепцію персонології. 

Завершуючи теоретичний огляд наукової спадщини С. Балея, мож-
на констатувати, що вона відзначається світоглядною і структурно-
логічною цілісністю. І починаючи від перших наукових публікацій, у 
яких вже досить чітко прозвучала ідея звільнення людини від тиску 
деформуючих її психіку передсудів і умовностей, що століттями на-
шаровувались в колективній і індивідуальній свідомості і лещатами 
затискували її творчий дух та здатність до свідомої дії, С. Балей, при-
святивши себе психології, неухильно збагачував її наукові надбання, 
здійснюючи своє прагнення перетворити її в інструмент самотворен-
ня і самозвільнення людини, побудови на цій основі нормальних між-
людських стосунків. Розвиваючи свій варіант генетичної психології 
і створюючи на її ґрунті педагогічну психологію, С. Балей тим са-
мим закладав наукові підвалини принципової перебудови структури 
і змісту педагогіки, з метою перетворити її в інструмент виховання 
і навчання на основі сучасного розуміння гуманістичного принципу 



Наукові записки216

природо відповідності. Наукова спадщина С. Балея, яка становить 
цілість, що будується на єдності філософських, психологічних і пе-
дагогічних ідей, є ґрунтовно розробленим варіантом сучасної пер-
сонології. Весь хід думок С. Балея, спрямування його теоретичних 
досліджень підпорядковані ідеї створення умов, сприятливих для ста-
новлення людини, здатної жити в умовах, громадянського суспіль-
ства. Усвідомлюючи все це, ми не можемо не цінити високо теоре-
тичне і практичне значення творчої спадщини С. Балея. 

Література:
1. Балей С. Нарис психології / Балей Степан. Зібрання праць в 5 томах. – 

Львів-Одеса : ІФЛІС ЛФС “Сogito”, 2002. – Том І. – С. 271-352.
2. Балей С. Про певні властивості постаті / Балей Степан. Зібрання праць 

в 5 томах. – Львів : Видавництво Національного університету “Львівська 
політехніка”, 2009. – Том ІІ. – С. 127-128.

3. Бойко О. Д. Поява модерністської течії в українській культурі на рубежі 
ХІХ і ХХ ст. [Електронний ресурс]. – Режим доступу : www. lib. aldebaran. ua.

4. Верников М. М. Життя і наукова діяльність академіка Степана Ба-
лея / Балей Степан. Зібрання праць в 5 томах. – Львів-Одеса : ІФЛІС ЛФС 
“Сogito”, 2002. – Том І. – С. 19-30.

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент, завідувач 
кафедри культурології та філософії Національного університету 
“Острозька академія” М. О. Зайцев



Серія “Філософія”. Випуск 8. 217

УДК 2-18:612. 6

Ігор Бойко

ІДЕНТИЧНІСТЬ І СТАТУС ЛЮДСЬКОГО ЕМБРІОНА  
У СУЧАСНИХ БІОЕТИЧНИХ ДИСКУСІЯХ

У статті буде розглянуто фундаментальні і широко диску-
товані в наш час проблеми визначення статусу людського ембрі-
она. Основна мета цього дослідження – це допомогти у вирішен-
ні етичних питань, пов’язаних із охороною життя людини на 
його ранніх етапах, та сприяти виробленню правильної мораль-
ної оцінки різних допоміжних репродуктивних технологій, експе-
риментів над людськими ембріонами та зародками з метою ви-
лучення з них клітин або тканин для наступного їх прищеплення 
або пересадження іншим особам, а також пренатального діа-
гностування та абортів. 

Ключові слова: людський ембріон, біоетика, наука, організм, 
життя, душа. 

Boyko I. Identity and status of human embryo in contemporary 
bioethical discussions

This article will look at fundamental, and widely discussed in our 
time, problem of defining the status of human embryos.   The main 
purpose of this study is to assist in resolving ethical issues related 
to the protection of human life at its earliest stages and to help 
develop the proper moral evaluation of various assisted reproductive 
technologies.     The article ventures  also assessment of prenatal 
diagnosis, abortion,  and experimentations on human embryos 
and fetuses for the purpose of removal of cells or tissues for the 
next grafting or replanting them with other individuals.  

Key words: human embryo, bioethics, science, organism, life, soul. 

Бойко И. Идентичность и статус человеческого эмбриона 
в современных биоэтических дисскусиях

В данной статье будут рассмотрены фундаментальные и ши-
роко обсуждаемые в наше время проблемы определения статуса 
человеческого эмбриона. Главная цель данного исследования – по-
мочь в разрешении этических вопросов, связанных с охраною жиз-
ни человека на ее ранних этапах, и содействовать вырабатыванию 
правильной моральной оценки различных вспомогательных 
репродуктивных технологий, экспериментов над человеческими 
эмбрионами и зародышами с целью изъятия из них клеток или тка-

© Ігор Бойко, 2011



Наукові записки218

ней для последующего их прикрепления или пересадки другим осо-
бам, а также дородового обследования и абортов. 

Ключевые слова: человеческий эмбрион, биоэтика, наука, ор-
ганизм, жизнь, душа. 

Під поняттям статус людського ембріона розуміємо сукупність 
його характеристик, які визначають позицію ембріона з позиції буття 
(онтологічний статус), обов’язку та відповідальності (етичний ста-
тус), а також закону (юридичний статус). 

Ставити питання про онтологічний статус ембріона означає, прак-
тично, запитувати себе: “Хто або що є ембріон з позиції буття? Річ, 
згусток клітин, особа, чи щось інше?”. Етичний статус ембріона визна-
чається відповіддю на питання: “Яку відповідальність маємо ми сто-
совно ембріона?” І, нарешті, юридичний статус випливає з відповіді 
на питання: “Як суспільство має регулювати ставлення до ембріонів?”

Іншими словами, ці три аспекти тісно між собою пов’язані. Чому? 
Тому що відповідь на перше запитання вплине на відповідь на друге: 
наше ставлення до ембріона залежить, насамперед, від того, як ми ро-
зуміємо природу ембріона: чи він є особовою формою існування, чи 
такою формою людського життя, яке ще не є життям особи. З іншого 
боку, відповідь на третє запитання залежить від того, яку відповідь 
ми дамо на друге, оскільки юридичний статус ембріона визначається 
комплексом законодавчих тверджень стосовно ембріона (чи йому бу-
дуть надані права, чи ні), а це означає, що етичний статус перетворю-
ється у зобов’язуючі нормативи на соціальному рівні. 

Питання про статус ембріона є основним у визначенні нашої по-
ведінки стосовно ембріонів, особливо коли йдеться про аборти, пре-
натальні обстеження, запліднення у пробірці, експерименти над емб-
ріонами, зберігання та використовування ембріонів (наприклад, для 
відбору). При розгляді цих проблем з драматичною очевидністю ви-
являються суттєві відмінності між різними біоетичними поглядами. 

Так, наприклад, прихильники абортів і ті, хто захищає експери-
менти над ембріонами, евтаназію і дітовбивство, беруть за основу 
своїх тверджень та вчинків антропологію, яка виправдовує їхні пере-
конання. Навіть якщо вони визнають етичну важливість життя ембрі-
она, то все ж таки застосовувані ними біоетичні моделі приводять їх 
до помилкових висновків [4, с. 232]. 

Онтологічний статус людського ембріона
Відповідаючи на питання: “Хто є ембріон?” – треба сказати, що 

ембріон – це форма людського життя; це людське життя є індивіду-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 219

альним; і, що це індивідуальне людське життя має особову природу 
(ембріон є особою). Для підтвердження цього розпочнімо з наукових 
даних, що їх нам подає ембріологія, і сприймімо їх у світлі розуму та 
християнської антропології. 

Перше твердження – суто наукова констатація: ембріон – не про-
сто якийсь біологічний об’єкт, а, від своєї найпершої миті, ембріо-
нальна форма людського життя з генетичною спадковістю, прита-
манними лише людині диференційними динаміками, біохімічними та 
метаболічними характеристиками. 

Ембріон – не лише форма людського життя, а й форма людського 
індивідуального життя, особа людського виду. Основою цього твер-
дження є особливість та унікальність генетичної спадковості, автоно-
мія його метаболічних процесів у відношенні до материнських, а та-
кож той факт, що його внутрішній вектор спрямований на досягнення 
повноти свого розвитку. Індивідуальність та особовість не збільшу-
ються, змінюється зовнішній вигляд індивіда чи спосіб вираження 
особи. 

Варто згадати суттєві розбіжності у поглядах сучасних науковців. 
На думку одних, біологічне життя людини як особи починається в 
момент зачаття, з утворенням зиготи, чим підкреслено той факт, що 
генетична ідентичність нової особи твориться саме в цей момент. Ві-
домий італійський богослов священик Анджело Серра (Angelo Serra) 
пише про це так: “Новозачатий являє собою особову і чітко визна-
чену біологічну дійсність: він є уповні людською особою, що розви-
вається. Автономно, момент за моментом, безперервно він будує осо-
бову форму згідно з планом, закладеним у його особистому геномі” 
[11, с. 130]. 

Інші вважають, що життя людини як особи починається лише піс-
ля того, як із двох генетичних спадковостей: батьківської і материн-
ської, – утворився новий геном, геном ембріона. Це відбувається при-
близно через 21-22 години після запліднення. Ще інші стверджують: 
якщо визнати людську особу вже в одноклітинному ембріоні, то слід 
поширити таке розуміння і на окремі гамети [8, с. 115]. 

Протилежні погляди – у австралійського філософа Нормана  
М. Форда (Norman M. Ford), який у праці під назвою “Коли я почався?”, 
стверджує, що про людську особу можна говорити лише починаючи 
із 14-го дня, тобто після імплантації, або, краще, – після формування 
первинної смужки, тому що індивідуальність та автономність – ха-
рактерні ознаки життя особи – можуть бути вповні реалізованими 
лише після завершення цих двох стадій. Автор пише: “Поява первин-



Наукові записки220

ної смужки – це знак того, що сформувався і почав існувати ембріон у 
повному значенні слова – як людська особа. До цієї стадії немає сенсу 
говорити про людську істоту в онтологічному значенні” [5, с. 168]. 

Аналізуючи важливість утворення первинної смужки, деякі інші 
науковці, як, наприклад, МакЛарен (McLaren) [7, с. 5-32], запропо-
нували розрізняти між преембріоном1, тобто тим, який ще не імплан-
тувався, та ембріоном. Такий поділ, з біологічного погляду, є досить 
дискусійним, тому що розвиток ембріона – це поступовий феномен. 
Однак твердження МакЛарен були сприйняті позитивно як у науко-
вому, так і в позанауковому світі. Використання сумнівного терміна 
“преембріон” виправдовує деякі медичні втручання, у тому числі з 
метою знищення ембріонів на ранніх стадіях розвитку. Ці тверджен-
ня позитивно сприймали і сприймають також деякі українські ліка-
рі, серед яких можна згадати Федора Власовича Дахна – директора 
Інституту репродуктивної медицини та члена правління Асоціації 
репродуктивної медицини України, який відстоює застосування тер-
міна “преембріон”. 

З доповіді, опублікованої Комісією Варнок (Warnock)2, можна ді-
йти висновку, що людський ембріон можна використовувати для екс-
периментів протягом 14-ти днів з моменту зачаття, з чого однозначно 
випливає, що у цей період ембріон не визнають людською особою і 
він повністю залежить від матері [13, с. 103]. 

Комітет Варнок (вірніше, частина його дослідницької групи) за-
твердила, що 14-й день після запліднення, який відповідає моменту 
виникнення первинної смужки, слід вважати початком індивідуаль-
ного розвитку ембріона [13, с. 22]. МакЛарен, член Комітету Варнок, 
стверджувала у своїй доповіді: “Момент, з якого можна говорити про 
початок нового індивідуума у всій його повноті, відноситься до стадії 
формування первинної смужки ембріона” [7, с. 8]. 

Появу первинної смужки слід вважати доказом того, що клітини, 
призначені для формування ембріона, вже відділилися від клітин, які 

1 Поряд з терміном “преембріон” застосовується також поняття “проембріон” – 
старий ботанічний термін, введений ще в 1847 році для розпізнавання поколінь ниж
чих рослин. Однак нині термін “проембріон” застосовується у тому самому значенні, 
що й термін “преембріон”, з метою введення розпізнавального критерію (прим. – І. Б.).

2 Результати, отримані Комісією з вивчення репродуктивної функції людини та 
ембріології, яку затвердив у 1982 році уряд Великобританії. Комісія, що складалася 
з 12 експертів, на чолі з філософом Мері Варнок (Mary Warnock), працювала над та-
кими завданнями: 1) оцінити вже досягнуті й очікувані в недалекому майбутньому 
результати у ділянці медицини, людського запліднення та ембріології; 2) визначити, 
яку лінію поведінки і захисту слід вибрати, беручи до уваги соціальні, етичні та юри-
дичні наслідки цього розвитку; 3) опрацювати відповідні рекомендації (прим. – І. Б.).



Серія “Філософія”. Випуск 8. 221

будуть створювати плацентні й захисні тканини. Згідно з МакЛарен, 
перші 14 днів ембріонального розвитку є “Періодом підготовки, під 
час якого формуються усі захисні і харчові системи, необхідні для 
підтримки подальшого життя ембріона, і тільки тоді, коли буде на-
лагоджена система підтримки, ембріон може почати розвиватися як 
індивідуальне буття” [7, с. 15]. 

Можна зауважити, що ці автори використовують термін преем
бріон для того, щоб виокремити у внутрішньоутробному людському 
житті період між моментом запліднення та появою первинної смужки, 
бо, мовляв, лише після його завершення можна говорити про щось, 
що “має певні виміри буття, що може безпосередньо розвиватися в 
зародок, а потім – у новонародженого” [7, с. 28]. 

На підтвердження думки про пізніший початок особового життя 
ембріона науковці покликаються на факт виникнення близнюків. Мо-
нозиготні близнюки утворюються відділенням від ембріона клітин, 
які ще не диференціювались і є плюрипотентними (здатні диференці-
юватись як завгодно). Після відділення клітин, яке відбувається перед 
імплантацією, перший ембріон сприяє виникненню нового ембріона, 
який є ідентичним першому, бо бере свій початок із тієї самої заплід-
неної яйцеклітини (однояйцеві близнюки). Отже, кажуть ці науковці, 
перший ембріон не був іще до кінця індивідуалізований, адже він дав 
початок двом особам – близнюкам [5, с. 132]. 

У відповідь на ці аргументи слід сказати, що тут реально відбува-
ється не ділення одного ембріона на дві частини, а, радше, безстатеве 
розмноження ембріона через відділення від нього однієї або більше 
клітин. Чотирнадцятий день, а згідно з деякими авторами вже 7-й 
день, вважається граничним, після якого вже є неможливим поділ зи-
готи та утворення монозиготних близнюків чи злиття двох окремих 
зигот. У дослідженнях, проведених у лабораторії над зиготами тва-
рин (мишей і кроликів), було виявлено механізм появи однояйцевих 
близнюків. У перші дні, в початковій фазі, ще зберігається плюри-
потентний характер клітин ДНК і РНК. Якщо в найперші дні внаслі-
док нестабільності оболонки зиготи відбувається поділ (на стадії 64-х 
клітин плюрипотенції, ясна річ, уже нема), то частини, утворені при 
поділі, здійснюють повну еволюційну програму і, відповідно, розви-
ваються в окремих суб’єктів. З цього випливає, що при виникненні 
близнюків перша запліднена яйцеклітина зберігає свою особову озна-
ку, а коли відокремлюється одна чи декілька дочірніх клітин, то ви-
никає нова цілість і нова особа. 

У випадку злиття реалізується можливість з’єднання двох за-



Наукові записки222

родкових клітин на ранніх етапах розвитку, що дає початок новому 
суб’єктові. 

Існує також думка, що індивідуальне людське життя починається 
з моменту імплантації. Імплантація заплідненої яйцеклітини почина-
ється між 6-м і 7-м днем, а закінчується на 9-й день; на 14-й день вже 
створюється захисна ендометрійна оболонка навколо імплантованого 
ембріона. Тому, на думку деяких авторів, індивідуальне життя люд-
ського ембріона починається лише на 6-й день після зачаття. З момен-
ту імплантації бластоцист переходить із стану плюрипотенції в стан 
уніпотенції, розвиваючись уже як людська істота. 

І нарешті, деякі автори вважають основним в ембріональному роз-
витку формування нервової системи і початок мозкової діяльності: 
“Людське життя можна розглядати як активну життєдіяльність інди-
віда в інтервалі між початком мозкової діяльності ембріона (на вось-
мому тижні) і смертю мозку. Навіть якщо тканини і системи органів 
уже сформовані, то все ж без функціонуючого людського мозку вони 
не можуть творити людську істоту, принаймні в медичному значенні” 
[6, с. 198-204]. 

Етичний та юридичний статус ембріона
Питання, яке слід також уважно розглянути, стосується етично-

го та юридичного статусу пренатального життя і, особливо, ембріо-
нального життя. Наші уявлення про турботу й пошанування ембріона 
(етичний статус), а також способи, якими суспільство має розглядати 
та регулювати закони щодо втручання у пренатальне життя (юридич-
ний статус), ґрунтуються на відповіді на питання: “Хто є ембріон?”. 

Насамперед, дискутується питання про те, чи право ембріона на 
пошанування є його фундаментальним правом, чи лише непрямим 
правом. Останнє є своєрідною угодою між правовими суб’єктами, і 
суспільство визнає його за певних умов. Існує два типи обов’язків: 
обов’язки, пов’язані з пошануванням онтологічних прав, які виплива-
ють з буття особи, та обов’язки щодо соціальних, або непрямих, прав, 
які з’являються залежно від суспільного значення певної реальності: 
завдавати шкоди Пієті Мікеланджело не можна, не тому що ця річ 
сама по собі має певні права (так було б, коли б вона була особою), а 
тому що вона має велике значення для багатьох людей. 

Цінність ембріона, визначена згідно з непрямим правом, була б 
доволі низькою, і відповідним було б його право на захист, наданий 
суспільством. Ембріон був би захищений таким самим способом, як 
охороняється лісництво або заповідник – з огляду на матеріальні або 
духовні блага, що їх суспільство отримує завдяки цій охороні. В та-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 223

кому випадку юридичний статус ембріона зовсім не ґрунтувався би 
або основувався б лише частково на онтологічному статусі. Але не-
зважаючи на те, що ембріон ще не входить у моральну спільноту осіб, 
суспільство як цивільна спільнота надає йому певні права, серед яких 
є такі: право на життя та фізичну цілісність; право на недоторканність 
та пошанування його гідності; право народитися у (повноцінній) сім’ї. 

Якщо ембріон, з точки зору буття, є людським індивідуумом, то 
він, безумовно, вимагає такого самого пошанування, як людина у її 
духовній та тілесній цілості. 

Інструкція Donum vitae висвітлює традиційну практику Церкви і 
загальні напрями католицької моралі: “Людину потрібно поважати і 
трактувати як особу з моменту зачаття, необхідно визнавати її пра-
ва як особи, серед яких на першому місці є невід’ємне право кожної 
невинної людини на життя” [2, с. 6]. Не кажуть, що слід шанувати 
ембріон, тому що він є особою, а кажуть шанувати як особу. Мова 
йде не так про онтологічне визнання, як, швидше, про етичну вказів-
ку. Особу слід розглядати як критерій етичности, а ембріон, оскільки 
він є індивідуумом людського виду, заслуговує на такий етичний та 
юридичний підхід, який застосовується до всіх людей на будь-якій 
стадії їхнього життя. Як би не розглядали особу ембріона, можна зі 
впевненістю сказати, що стосовно Бога він є людським буттям. 

Позиція персоналістичної біоетики
У відповідь на попередньо висвітлені твердження, особливо про 

те, що життя людини як особи починається з утворенням первинної 
смужки, слід навести переконливі аргументи італійського науковця 
Анджело Серри, який каже: “Вона (первинна смужка) є лише кінце-
вий пункт певного, поступового, організованого, нерозривного про-
цесу, який розпочався з моменту сформування зиготи. Коли відбува-
ється формування систем харчування та захисту, завжди є та клітина 
або клітини, від яких беруть початок ті шари, що утворюють ем
бріональну первинну смужку. Вона виникає не ззовні і не випадково, 
а є невіддільною від усієї послідовності процесів і є продуктом цього 
процесу” [10, с. 255-256]. 

Про застосування терміна “преембріон” Анджело Серра пише: 
“Допустимо, а інколи, з термінологічного погляду, навіть корисно 
вводити певні нові терміни для підкреслення нових аспектів. Термін 
“преембріон”, запропонований МакЛарен та іншими, може належати 
лише до раннього етапу розвитку ембріона – від утворення зиготи 
до утворення первинної смужки. Але було б помилкою вважати, що 
розділити єдиний процес на два етапи: перший – на якому утворю-



Наукові записки224

ється зигота і первинна смужка, та другий – після утворення пер-
винної смужки, – означає визнати, що ці етапи є самостійними, не 
пов’язаними між собою процесами; що ці дві структури (преембріон 
та ембріон) стосуються різних суб’єктів або що перша з них є струк-
турою без суб’єкта” [9, с. 82]. 

Зрозуміло, що без імплантації ембріон не буде життєздатним, так 
само як після народження дитина не може вижити без їжі. Однак не 
імплантація надає існуванню ембріона особового виміру, і навіть не 
завдяки материнському молоку дитина стає особою. Мати лише ство-
рює умови для розвитку особи. 

І нарешті, твердження, що без функціонування людського мозку 
сформовані в ембріона органи не можуть визначати людську істоту, 
має властиве значення і вартість лише тоді, коли йдеться про смерть 
людини – момент, коли людина, дійшовши до кінця свого життєвого 
циклу, перестає жити, оскільки остаточним знаком завершення цього 
циклу вважається смерть мозку. 

Для яснішого розуміння того, що було сказано про статус і форму-
вання щойно зачатого плода, з генетичного погляду, наведемо приклад, 
який нам подає до роздумів Анджело Серра. Уявімо собі, що нам треба 
збудувати будинок: для цього потрібен архітектор, який зробить про-
єкт, керівник, відповідальний за будову, робітники, які втілюватимуть 
цей проєкт, матеріали для будови. Зигота виконує всі ці функції (про-
єктування, керування, будування) самостійно, а всі матеріали для бу-
дівництва знаходяться в ній самій. Зигота є архітектором, керівником 
будови, будівельником та постачальником матеріалу. До того ж, як 
при закладенні фундаменту будинку вже вимальовується його осно-
вний план, так і зигота, коли стає ембріоном, ясно виявляє всю вну-
трішню структуру індивідуума: мати надає йому лише місце праці і 
необхідні матеріали для будування. Суттєва різниця полягає лише в 
тому, що архітектор, керівник будови і майстри створюють об’єкт, не 
тотожний жодній із цих осіб, тоді як ембріон будує самого себе. 

Факти і процеси, які ми описали, є науково підтвердженими і не-
заперечними. Їх необхідно прийняти як даність, а не лише як чиюсь 
думку. Гасла типу: “Ембріон – це частина тіла матері”; “Штучний 
аборт – така сама операція, як усі інші”; “Жінка має право сама ви-
рішувати долю свого лона” тощо, – кидають виклик, перш за все, пра-
вомірності науки, а потім уже моральності. 

Наукові підтвердження самостійного життя зиготи-ембріона
Кожна людина може себе запитати: “Коли почалося моє існуван-

ня?”. Щоб відповісти на це питання, ми повинні сказати, що головним 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 225

проявом людського я є тіло. Я починає існувати тоді, коли починає 
існувати тіло. Отож, першим питанням, на яке слід шукати відповідь, 
є: “Коли почало існувати моє тіло?”. На основі біологічних даних ми 
можемо стверджувати, що наше тіло почало існувати у момент злиття 
гамет – батьківської і материнської. 

Нині наука переконливо доводить, що, коли батьківський сперма-
тозоїд проникає у материнську яйцеклітину і зливається з нею, наро-
джується новий живий людський організм. Науковці називають його 
ембріоном, а якщо говорити про самі початки (на одноклітинному 
рівні), – зиготою. Можемо запитати: чи цей новий живий організм, 
зигота-ембріон, є вже людиною в мініатюрі? Якщо відповідь буде 
“так”, то це означає, що людський ембріон слід шанувати як людину 
від самого його початку, а якщо “ні”, то це означає, що ми можемо ви-
користовувати ембріон, як звичайну річ, маніпулювати ним за нашим 
бажанням або й просто викинути геть. 

Покликаючись на три наукові докази, ми повинні з абсолютною 
впевненістю відповісти на це запитання “так!”

Перший доказ. Наука говорить, що результат зачаття (зигота-емб-
ріон) є новим організмом, тобто біологічною дійсністю, відмінною 
від яйцеклітини і сперматозоїда, які дали йому початок. Сьогодні ми 
знаємо, що всі клітини, з яких складається людське тіло, мають у сво-
єму ядрі 46 хромосом, і лише статеві клітини: жіноча (яйцеклітина) і 
чоловіча (сперматозоїд), – мають лише половину, тобто 23 хромосо-
ми. Однак ембріональна клітина, зигота, яка народжується з їхнього 
поєднання, має вже 46 власних хромосом людського виду. Отож, вона 
більше не є ні сперматозоїдом, ні яйцеклітиною, а є новим людським 
організмом. Це вже більше не батько і не мати; це – дитина. 

Другий доказ. Наука доводить, що ембріон, цей новий організм, 
що постав із людських яйцеклітини і сперматозоїда, є організмом 
людини і належить до людського виду. Жоден науковець не повинен 
сумніватися в цьому, бо існує одна незаперечна істина про народжен-
ня живих створінь: ніхто ніколи не бачив, щоб пес народився з кота 
або навпаки; з пса завжди народжується інший пес, а з кота – інший 
кіт. Таким чином, від чоловіка і жінки не може народитися ніхто ін-
ший, як лише людина. 

Третій доказ. Наука каже, що розвиток зиготи не є випадковий, а 
є автозапрограмований, тобто закладений точним генетичним меха-
нізмом, записаним на кожній із 46 “плівок” її ДНК. Саме ця запро-
грамована послідовність сотень тисяч триплет основ вздовж ДНК 
становить генетичну спадковість зиготи. Вона містить у собі весь ге-



Наукові записки226

нетичний матеріал для розвитку плода, а її розмір становить близько 
0,1 мм. 

Таким чином, під керуванням власного ДНК зигота розпочинає 
свою чудову пригоду росту: спершу вона ділиться на дві клітини, по-
тім – на чотири, вісім, шістнадцять, тридцять дві, аж до того моменту, 
коли, приблизно на 4-й день після зачаття, набуває вигляду компак-
тного скупчення клітин (морули). Потім клітини продовжують діли-
тися і приблизно на 6-й день після запліднення всередині клітинної 
маси формується порожнина. Тепер зародок має назву бластоциста і 
готовий прирости до тканини ендометрію. 

І саме на цьому етапі розвитку нового людського життя відбува-
ється нове чудо, яким завжди керує ДНК, – диференціація клітин на 
нервові, кровоносні, м’язеві тощо, які з часом утворять різні ткани-
ни й органи тіла, що формується. З неймовірною точністю нервові 
клітини просуваються до місця, де утвориться мозок; м’язеві клітини 
готуються започаткувати роботу серця й інших м’язів; певні клітини 
формують кістки; ще інші – апарат травлення, шкіру, кров. 

Ця нова фаза розвитку зиготи, під час якої утворюються різні ор-
гани людського тіла, має назву формування. На п’ятий тиждень жит-
тя людський ембріон має довжину приблизно 1 см, але в нього вже 
сформовані різні внутрішні органи. На сьомому тижні, тобто при-
близно на другому місяці, його тіло вже повністю сформоване. Далі 
відбувається лише ріст тіла та вдосконалення функцій організму. Цей 
розвиток не закінчується з народженням дитини, а триває протягом 
усього життя. 

Формування зиготи-ембріона та його розвиток
Розглянемо деякі наукові дані, отримані в результаті спостере-

жень за зиготою у процесі її формування. Ці дані свідчать про те, що 
внаслідок запліднення, одразу ж після того, як між яйцеклітиною і 
сперматозоїдом – двома статевими клітинами – відбулася взаємодія, 
негайно започатковується новий людський організм. 

Новий людський організм як система не є звичайною сумою двох 
підсистем – це нова комбінація, яка, внаслідок втрати підсистемами 
власної індивідуальності та автономії, починає діяти як точно визна-
чена нова єдність. Якщо їй надати всі необхідні умови, то вона осягне 
свою специфічну кінцеву форму. Звідси маємо класичний, але ще й 
досі вживаний термін одноклітинний ембріон. 

Біологічним центром, чи координуючою структурою цього ново-
го людського життя, є новий геном, яким наділений одноклітинний 
ембріон. У геномі закладено і, як у “пам’яті”, збережено певний про-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 227

ект з необхідною інформацією про ті молекулярні процеси, які необ-
хідні для поступової, автономної його реалізації. Геном ідентифікує 
одноклітинний ембріон як біологічно людський і точно визначає його 
індивідуальність. Він надає ембріонові надзвичайні морфогенні мож-
ливості, що їх ембріон буде поступово розвивати і реалізовувати за 
посередництвом постійного взаємозв’язку з клітинним та позаклітин-
ним середовищем, від якого він отримує певні матеріали та сигнали. 

Інша серія даних, на яку слід також звернути увагу, стосується 
розвитку одноклітинного ембріона. З інформації, яку маємо на нині, 
можна чітко ствердити, що з одноклітинного ембріона завдяки різним 
морфогенним процесам формується цілий організм. Тут слід наголо-
сити на трьох біологічних властивостях, якими характеризується цей 
процес розвитку, а саме:

а) координація
Протягом усього періоду розвитку (від формування зиготи і далі) 

молекулярна та клітинна активність відбувається послідовно і скоор-
диновано, згідно з програмою, закладеною в геномі. Звідти надходять 
сигнали – причому їх кількість безперервно зростає, – що контролю-
ють як внутрішню клітинну взаємодію ембріона, так і взаємодію емб-
ріона із зовнішнім клітинним середовищем. Таким чином, відбуваєть-
ся суворий “нагляд” за тисячами структурно відмінних генів, завдяки 
чому зберігається структурна єдність організму, що формується. 

б) безперервність
“Новий життєвий цикл”, розпочатий заплідненням, – якщо існу-

ють задовільні умови – є безперервним. Змінюють один одного лише 
поодинокі етапи, наприклад, клітинний поділ, клітинна детермінація, 
диференціація тканин та формування органів. Але сам по собі процес 
формування організму є безперервним. Є завжди одна і та сама особа, 
яка поступово набирає своєї остаточної форми. Якби цей процес на 
якомусь етапі перервався, то це означало б смерть особи. 

в) поступовість
Багатоклітинний організм, розвиваючись від простих до все склад-

ніших форм своєї організації, досягає нарешті своєї остаточної фор-
ми. Відповідно до закону поступового прояву кінцевої форми, ембрі-
он, починаючи від першої клітини і далі, зберігає незмінною власну 
ідентичність та неповторність протягом усього процесу розвитку. 

Таким чином, проаналізовані нами наукові дані про утворення но-
вого людського організму та утворення нового генома людини при-
водять нас до єдиного висновку, від якого, як видно, неможливо схо-
ватися, бо його диктує біологічна логіка, – що у момент злиття гамет 



Наукові записки228

нова людська клітина, наділена новою інформаційною структурою, 
починає діяти як індивідуальна єдність, повністю керуючись при цьо-
му своїм власним генетичним кодом. Ця індивідуальна єдність про-
являється у постійній та автономній самоорганізації, яка закінчиться 
формуванням цілого людського організму. Нова людська клітина, а 
отже й нова людська особа, яка розпочинає свій особистий життєвий 
шлях, отримуючи всі необхідні внутрішні й зовнішні умови, поступо-
во розвивається, активуючи свої великі можливості згідно із фунда-
ментальним онтогенетичним законом і єдиним внутрішнім проектом. 

На основі вищенаведених наукових даних, які на даний час подає 
біологія та ембріологія, можна дійти висновку: від моменту запліднен-
ня ембріон є людською особою, яка розпочинає свій життєвий шлях. 
Ми не можемо вважати його людиною в потенції – він, швидше, є по-
тенційно дитиною, дорослою чи старцем. Яйцеклітину та сперматозо-
їд можна вважати людиною в потенції, бо якщо вони не з’єднаються 
між собою, то яйцеклітина залишиться яйцеклітиною, а сперматозоїд 
– сперматозоїдом. Але зигота вже є людською особою, вона розвиває 
свою особисту внутрішню програму, якщо забезпечена необхідними 
для цього умовами. Таким чином, з моменту запліднення, або зачаття, 
починає існувати, або, краще, – фактично існує людина. 

Якщо це так, то логічно буде ствердити, що на всьому шляху розви-
тку людського індивідуума – не лише з моменту його народження, але 
й до цього – повинна бути визнана його онтологічна цінність, бо люд-
ський індивідуум завжди наділений гідністю та якістю людської особи. 

Література:
1. John Paul II. Encyclical Letter Evangelium Vitae (25 March 1995) // Acta 

Apostolicae Sedis. – 1995. – № 87. – P. 401-522. 
2. Congregation for the Doctrine of the Faith. Instruction on Respect for 

Human Life in Its Origins and on the Dignity of Procreation “Donum Vitae” (22 
February 1987) // Acta Apostolicae Sedis. – 1988. – № 80. – P. 70-102. 

3. Engelhardt H. T. (Jr.). The Foundations of Bioethics. – Oxford; New York: 
Oxford University Press. 1996. – 464 p. 

4. Faggioni M. P. La vita nelle nostre mani. Manuale di Bioetica teologica. – 
Torino: Edizioni Camilliane, 2004. – 328 p. 

5. Ford N. M. When Did I Begin? Conception of the Human Individual in 
History, Philosophy and Science. – Cambridge: Cambridge University Press, 
1988. 

6. Goldening J. M. The brain-life theory: towards a consistent biological 
definition of humaneness // Journal of Medical Ethics. –1985. – Vol. 11. – P. 
198-204. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 229

7. McLaren A. Prelude to Embryogenesis // The Ciba Foundation. Human 
Embryo Research: Yes or No? – London: Tavistock Publ., 1986. – 210 p. 

8. Mori M. Aborto e morale. – Milano: Il Saggiatore, 1996. – 126 p. 
9. Serra A. Dalle nuove frontiere della biologia e della medicina nuovi 

interrogativi alla filosofia, al diritto, e alla teologia // Nuova genetica e 
embriopoiesi umana / Ed. А. Serra, Е. Sgreccia, M. L. Di Pietro. – Milano: Vita 
e Pensiero, 1990. – 336 p. 

10. Serra A. Embrione umano, scenza e medicina. – In margine al recente 
documento vaticano // La Civiltà Cattolica. – 1987. – Vol. 2. – P. 247-261. 

11. Serra А. Il neoconcepito alla luce degli attuali sviluppi della genetica 
umana // L’aborto. Riflessioni di studiosi cattolicі / Ed. F. Fiori, E. Sgreccia e 
altri, – Milano, 1975. – P. 115-148. 

12. Singer P. Practical Ethics. – Cambridge: Cambridge University Press, 
1993. – 359 p. 

13. Report of the Committee of Inquiry into Human Fertilisation and 
Embryology (the Warnock Report). – London, 1984. – 103 p. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, проректор із 
навчально-виховної та наукової роботи Національного університету 
“Острозька академія” П. М. Кралюк



Наукові записки230

УДК 117:6:159. 923. 2

Оксана Терешкун 

СУЧАСНІ БІОТЕХНОЛОГІЇ  
ТА ІДЕНТИЧНІСТЬ ІНДИВІДА

У статті здійснюється спроба розглянути сучасні біотехно-
логії з позиції “завтрашньої сучасності”, тобто очима нащадків, 
а також їх вплив на ідентичність та самоідентичність індивіда 
як стану відхилення від традиційної системи самоідентифікації. 

Ключові слова: ідентичність, самоідентичність, особис-
тість, людина, індивід, буття, техніка, біотехнології, наука, ге-
ном, інструменталізація індивіда. 

Tereshkun O. Modern biotechnology and individual identity.
The article is an attempt to consider the modern biotechnology 

from the point of view “beyond tomorrow”, ie through the eyes of 
descendants, as well as problems of identity and self-identity as a 
condition of digression from the traditional system of self-identification. 

Key words: identity, self-identity, person, personality, individual, 
being, technology, biotechnology, science, genome, instrumentalization 
of the individual. 

Терешкун О. Современные биотехнологии и идентичность 
индивида

В статье осуществляется попытка рассмотреть современ
ные биотехнологии с позиции “завтрашней современности”, 
т. е. глазами потомков, а также их влияние на идентичность 
и самоидентичность индивида как состояния отклонения от 
традиционной системы самоидентификации. 

Ключевые слова: идентичность, самоидентичность, лич-
ность, человек, индивид, бытие, техника, биотехнологии, наука, 
геном, инструментализация индивида. 

Кризовий стан ідентичності особистості в усьому світі пов’язаний 
з наступом культури постмодерну, пануванням всесвітньої інформа-
ційної мережі, тотальної глобалізації. Питання про ідентичність лю-
дини в контексті біотехнологічних перетворень порушує глибинну 
метафізичну проблему специфічності людського буття. Драматичні 
ситуації людської екзистенції постійно повертають нас до питаннь: 
хто ми, яка основа нашого існування, свободи та власної гідності, рів-
ності самим собі, тобто самототожності чи ідентичності?
© Оксана Терешкун, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 231

Актуальність дослідження пов’язана з використання допоміж-
них репродуктивних технологій, загостренням уваги суспільства до 
моральної неоднозначності генної інженерії, регулюванням народжу-
ваності, перспектив репродуктивного і терапевтичного клонування, 
припустимості ліберальної евгеніки за допомогою поширення доім
плантаційної діагностики ембріонів. Ці та багато інших проблем, по-
роджених наукою, біотехнікою та медициною, створюють своєрід-
ний контекст буття сучасної людини, який можна охарактеризувати 
як системну проблематизацію людської ідентичності. За останнє де-
сятиліття у світі з’явилося принципово нове коло проблем, окреслене 
новітніми біотехнологіями. Без перебільшення можна стверджувати, 
що спроби клонування людини можуть бути прирівняні за своєю зна-
чущістю до появи на Землі інопланетян. І.  Кант у праці “Релігія в 
межах тільки розуму” говорив про неможливість відповісти на пи-
тання “що таке людина?”, оскільки не існує ніякої іншої істоти, яку 
можна було б порівняти з людиною [4]. Сьогодні таку істоту люди-
на намагається створити, експериментуючи зі своїм тілом, органами, 
способом свого відтворення, своєю самістю, межами свого існування. 

Сучасні біотехнології дають в руки людині інструмент, який роз
ширює її можливості панування над навколишнім світом. Баточисле
нні та різноманітні техніки радикального перетворення тіла, можли-
вість обирати стать, змінюючи її, кардинально змінювати зовнішність, 
здійснювати втручання в біохімічні та молекулярнобіологічні меха-
нізми мають на меті керувати процесами еволюції людини як виду 
і спрямовані на підпорякування та контроль людиною своєї власної 
природи. Філософсько-антропологічний аналіз цих процесів набу-
ває сьогодні особливого значення, оскільки біотехнологічні ризики 
актуалізують питання про саморозуміння людиною її ідентичності. 

Філософська традиція дослідження ідентичності як тотожності 
бере початок у діалектиці Платона. Подальший розвиток та різно-
манітні модифікації проблеми розроблялися у вченнях Г.  Лейбніца, 
Дж.  Локка, Й.  Фіхте, Ф.  Шеллінга, Г.  Гегеля та ін. У некласичній 
філософії ХХ ст. інтерес до проблем ідентичності проявляв М.  Гай-
деггер у контексті дослідження проблеми аутентичності індивіда. 
У постструктуралістичному напрямі переосмислювалась роль від-
мінностей як альтернативи тотожності, акцентувалась увага на ролі 
Другого та Іншого для самоідентичності (Ж.   Дерріда, Ж.   Дельоз, 
Ф.  Гваттарі, Ж.  Бодрійяр). У феноменологічній традиції, яка пред-
ставлена Е.  Гуссерлем, розкривається життєвий світ людини, який 
стає своєрідним мостом у соціологічній інтерпретації ідентичності. 



Наукові записки232

Ідентичність розглядається як соціальне утворення, саморозуміння 
індивіда трактується через сприйняття його іншими. Феноменологія 
тілесності М. Мерло-Понті представляє основу самоідентифікації 
через тілесну самопрезентацію. Важливі ідеї для аналізу проблеми 
індентичності містяться у сучасних соціально-етичних концепціях 
Х. Йонаса, К. О. Апеля, Е. Левінаса, в яких розглядаються виклики 
сучасної цивілізації та зміна місця в ній людини. Висвітлення мо-
ральних аспектів особистісної ідентифікації в епоху новітніх біо-
технологій здійснювали Ю. Габермас, Ф. Фукуяма, Д. Міт, Х. Хакер,  
П. Д. Тищенко, Б. Г. Юдін та ін. 

Ідентичність слід розуміти як самототожність, яку людина нама-
гається набути, освоїти чи створити, сконструювати у різних куль-
турних практиках. Саме тому дослідження самоідентичності вимагає 
контекстуальності таких актуальних проблем, як штучне запліднен-
ня, клонування, народження дитини “на замовлення” з визначеними 
характеристиками та якостями. 

Мета цього дослідження – окреслити контури проблеми ідентич-
ності людини у сфері біотехнологічних практик і виявити в них ан-
тропологічні модальності, які можуть стати частиною філософського 
осмислення проблеми людини в сучасному трасформаційному світі. 

Об’єктом дослідження є новітні технології у сфері науки і техні-
ки та їх вплив на трансформацію людини та суспільства. 

Предмет дослідження становить філософська рефлексія можли-
вих ризиків зміни ідентичностей в епоху новітніх біотехнологій та 
можливі антропосоціальні наслідки втручання в онтологічні основи 
людського життя. 

Початок третього тисячоліття характеризується динамічним роз-
витком біологічних та медичних наук, створенням на їх основі су-
часних біотехнологій, які можуть докорінно змінити сучасне суспіль-
ство. Біомедичні технології, як частина науково-експериментального 
знання, втручаються у сферу біо– і антропогенези, заповзято здійсню-
ючи активні спроби створити новітню живу, мислячу матерію, омина-
ючи еволюційно-природні цикли. Штучне запліднення (в тому числі 
екстракорпоральне), сурогатне материнство, трансплантація органів і 
тканин людини, штучне підтримання життя та деякі інші технології 
викликають серйозну стурбованість суспільства в рамках проблеми 
індентичності індивіда, що виражається через посилення протиріччя 
між людиною і природою, природним та штучним, усвідомленням 
власних дій та самих себе. 

Проблема самоідентифікації людини під впливом стрімкого та 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 233

динамічного прогресу біотехнологій акумулюється у новій технокра-
тично орієнтованій ідеології ліберальної євгеніки. Ліберальна євгені-
ка – це установка на покращення спадковості нащадків. Євгенічний 
метод, як метод селекції, що був запозичений з тваринництва, визна-
чає відношення до населення як до предмета маніпуляційних впливів, 
як до засобу досягнення надіндивідуальних цілей та цінностей, на-
приклад, расових чи державних. 

У філософсько-антропологічному значенні ліберальна євгеніка яв-
ляє собою якісно нове ідеологічне та практичне утворення. На відміну 
від традиційної євгеніки, ліберальна предметом свого впливу обирає 
не генофонд нації, а геном окремої людини. Замість централізованого 
планування генетичних якостей майбутніх поколінь вона пропонує 
придбати індивідуальний набір євгенічних послуг для вдосконалення 
геному майбутньої дитини в “генетичному супермаркеті”. Значення 
ліберальної євгеніки полягає в її яскравому вираженні свободи спо-
живацького інтересу та ідеології ринкового суспільства. 

Звернення до євгенічного втручання на рівні окремого геному 
створює передумову для євгенічної політики, в якій головна роль від-
водиться не державі, а потенційним батькам чи індивідам, які бажа-
ють покращити свої біологічні характеристики. 

Доцільний підбір виробників для одержання здорового потомства 
руйнує стародавній культурний інститут кохання як свободи вибору 
шлюбного партнера, який є основою самосвідомості та самоідентич-
ності людини. Оскільки ліберальна євгеніка дотримується свободи 
репродуктивного вибору, то цей вибір, втративши еротичне забарв-
лення та статевий потяг, стає раціональним вибором покупців на рин-
ку євгенічно-генетичних послуг. 

Успіхи геноміки створюють наукову основу і задають структуру 
онтології для ідеології ліберальної євгеніки. Новітні технології доім
плантаційної діагностики, терапії і вдосконалення генетичних якостей 
ембріонів відкривають можливості для цілеспрямованих маніпуляцій 
з ними, відбору найбільш вдалих варіантів до моменту трансплантації 
технологічно вдосконаленого ембріона. Одночасно технології пре-
натальної діагностики і лікування створюють можливість контролю 
за розвитком плоду в бажаному напрямі в утробі матері, а проекти 
створення штучної матки підвищать рівень контролю за процесом 
розвитку плоду від моменту зачаття до народження, перетворивши 
новонароджену дитину в біотехнологічний продукт (фабрика із ви-
готовлення дітей – див. О. Хакслі). Нові біотехнологічні методики не 
тільки перетворюють новонароджених на біотехнологічний продукт, 



Наукові записки234

живу річ, а як підкреслив П. Д.  Тищенко, що найбільш ліберально на-
лаштовані ентузіасти біотехнологічного прогресу вважають, що “все 
це приведе до “звільнення жінки від тягару репродуктивних функцій” 
для творчої соціально корисної діяльності”  [6, c.  315]. Це ще один 
фактор перетворення жіночої та чоловічої самоідентичності, який 
може призвести до появи нової ідентичності – андроїда. 

Особливу увагу та занепокоєність сьогодні викликають генна ін-
женерія та генні технології (генодіагностика, генотерапія, створення 
трансгенних тварин і рослин, клонування та ін.), які втручаються в 
онтологічні основи буття всього живого, в сакральні, сутнісні харак-
теристики людини, прагнучи визначати спадкові ознаки майбутніх 
поколінь людей і не тільки. Сьогодні, як ніколи, гостро постає пи-
тання про перегляд пріоритетів сучасної науки, техніки і технології, 
об’єктивних оцінок допустимих меж втручання у світ природи зага-
лом та світ людини зокрема. Наприклад, втручання генетичного ди-
зайнера, який приймає рішення щодо гених маніпуляцій іншої людини 
відповідно до власних уподобань чи відповідно до суспільних стерео-
типів, моди тощо, в односторонньому порядку та незворотним чином 
втручається у механізм формування ідентичності майбутньої особис-
тості. При цьому він не накладає на свободу формування майбутньої 
особистості ніяких обмежень. “Але, – як вдало відзначає Ю.  Габер-
мас, – перетворюючись у співавтора чужого життя, він (генетичний 
дизайнер) ніби з середини втручається в автономну свідомість іншої 
особистості” [2, c. 94]. У генетично запрограмованої особистості, яка 
втратила усвідомлення контингенції природних біографічних начал, 
тобто незалежних передумов свого життя, не сформується ментальна 
відповідальність, яку особистість повинна ретроспективно покласти 
тільки на саму себе за період свого життя. Мова тут не йде про част-
кову зміну якостей, які не торкаються ідентичності індивіда, який під-
дався генетичному втручанню (наприклад, колір очей, волосся тощо). 

Аргумент проти генетичного втручання чужого впливу стосуєть-
ся обставин формування незворотних установок, запозіхань на ядро 
життя та ідентичності майбутньої особистості. Розщеплення власної 
ідентичності відбувається внаслідок євгенічного сценарію, згідно з 
яким власні життєві наміри індивіда вступають у конфлікт з генетич-
но фіксованими намірами іншої особи (чи то генетичного дизайне-
ра, чи то батьків). Експерименти з генетичним програмуванням, яке 
буде впливати на ідентичність майбутньої особистості, насамперед 
стосуються селекції статі. Ю.  Габермас вважає, що “особистість – це 
завжди чоловік або жінка, вона має ту чи іншу стать; іншу стать вона 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 235

не може сприйняти без того, щоб одночасно не стати іншою особис-
тістю. Якщо особистісна ідентичність не може бути підтверджена, то 
та ж сама особистість втрачає точку опори...” [2, с. 102]. 

Питання ідентичності безпосередньо стосуються питань: хто ми 
такі, ким прагнемо бути і як нам належить розуміти самих себе? Ви-
никають ці та інші питання у зв’язку із генними маніпуляціями, що 
пов’язані з видовою сутністю людського роду та її ідентифікації як лю-
дей, які відрізняють себе від інших живих істот. Проблема саморозу-
міння самих себе як видових істот не стосується специфіки культур, які 
є різноманітними, а образу людини, який у своїй антропологічній все-
загальності завжди і всюди є одним і тим самим. Тенденції поширення 
застосування генних технологій підривають образ, створений нами про 
самих себе як про культурну видову істоту, якій немає альтернативи. 
Слід відзначити, що саморозуміння людини як видової істоти утворює 
контекст наших правових і моральних поглядів і переконань. Якщо ми 
розуміємо самих себе як моральних особистостей, то, очевидно, вихо-
димо з того, що діємо і виражаємо судження свої власні, а не чужі. Саме 
з позиції можливості бути самим собою “чужий план”, що вторгається 
разом із генетичною програмою в історію нашого життя, може стати 
тим фактором, який стане на заваді прагненню бути самим собою. Для 
можливості бути самим собою вкрай необхідно, щоб особистість по-
чувала себе у своєму тілі як вдома. Тіло – це посередник втілення осо-
бистісного існування. За допомогою тіла поєднуються смисли направ-
ленності центра і переферії, свого і чужого. Ю.  Габермас говорить про 
те, що “втілення особистості в тілі робить можливим не тільки встанов-
лення відмінності активного і пасивного,… воно заставляє проводити 
диференціацію між діями, які ми приписуємо самим собі, і діями, які 
ми приписуємо іншим” [2, с. 70]. Проте тілесне існування дозволяє про-
водити цю диференціацію в перспективі лише за умови, що особистість 
ідентифікує себе зі своїм тілом. Якщо особистість здатна відчувати 
себе єдиною зі своїм тілом, то вона повинна сприймати його у своєму 
досвіді як таке, що виростає природно – як продовження органічного, 
саморегенеруючого життя, із лона якого народилася ця особистість. 

Біомедичні технології як різновид сучасних біотехнологій несуть 
у собі особливий ризик для людини, оскільки ними визначаються 
можливості найрадикальніших модифікацій тілесного і психічного 
існування людини. Дослідження та використання ембріонів у спо-
живацьких цілях, а також доімплантаційна діагностика ілюструють 
інструменталізацію та технізацію індивідів, створюють загрозу, що 
насувається на нас з боку ліберальної євгеніки. Біотехнології зводять 



Наукові записки236

нанівець нашу ідентичність як видових істот, оскільки генетична ма-
ніпуляція є найбільшим втручанням у тілесну недоторканість люди-
ни, яку тільки можна собі уявити. Вона пов’язана з непередбачуваним 
ризиком для конкретної людини, яка (якщо виживе) буде змушена 
жити мутантом. Яка така властивість, що її можна надати людині 
шляхом генетичних маніпуляцій, була би настільки цінною, що мо-
гла би виправдати цей ризик? Людські чесноти, моральні настанови 
та властивості залежать від власного рішення особи, її свободи (вони 
є духовними властивостями, завдяки яким ми ідентифікуємо себе як 
видові істоти) і тому не можуть бути наслідком генетичних втручань. 

Сучасні біотехнології змінюють наші звичні диференціації між тим, 
що природно виростає, і тим, що зроблено людиною, між суб’єктивним 
і об’єктивним. Знання людини про обставини свого євгенічного програ-
мування, інструменталізації її природи можуть серйозно торкнутися її 
ставлення до свого тілесного і душевного існування. Зміна у свідомості 
відбудеться у результаті зміни перспективи, переходу від перфоматив-
ної установки, яка сприймає себе в першій особі відносно прожитого 
життя, до перспективи стороннього спостерігача, коли власне тіло лю-
дини від народження сприймається нею як об’єкт втручання з боку. 
Ю.  Габермас підкреслює: “Якщо підростаюча людина дізнається про 
ту дизайнерську процедуру, якій піддали її інші люди заради специ-
фічної зміни її генетичної структури, то перспектива штучно створе-
ної істоти цілком може витіснити у такої людини сприйняття її самої 
себе як природно виростаючого тілесного буття. Внаслідок цього де-
диференціація відмінності між “тим, що виросло” і “тим, що зроблено” 
проникає й у власну екзистенцію людини” [2, с. 65]. У тій мірі, в якій 
природна еволюція видів стає об’єктом генно-технологічного втручан-
ня і, як наслідок, потрапляє у сферу нашої відповідальної діяльності, 
відмінності між раніше окремими у нашому життєвому світі катего-
ріями виробленого і того, що виникло природно, зникають. Це може 
призвести до появи спантеличеної, заплутаної свідомості, яка розуміє, 
що наша суб’єктивна природа, яка переживається як щось не призна-
чене для використання іншими, насправді виникає в результаті генно-
технологічного втручання, що відбулося ще до народження, шляхом 
інструменталізації фрагмента зовнішньої природи. Отже, біотехнології 
змінюють саморозуміння генетично запрограмованої особистості. 

Не варто виключати чи ігнорувати того, що знання про євгенічне 
програмування свого генофонду обмежить автономію окремої люди-
ни, підірве принципово симетричні стосунки між вільними і рівними 
особистостями. Випадковість процесу запліднення і непердбачува-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 237

ність хромосомних обмінів створюють умову некерованості природ-
ним процесом. На цьому ґрунтується принцип егалітарності, тобто 
рівності міжособистісних відношень. Те, що людина отримує від при-
роди, не залежить від її соціального статусу та заслуг батьків. Неке-
рованість генетичними задатками майбутнього індивіда є важливою 
передумовою його самосвідомості та самоідентичності як особис-
тості, що наділена свободою. Егалітарність стосунків поширюється і 
по вертикалі – це стосунки між батьками і дітьми, і по горизонталі – 
взаємини між ровесниками. Егалітарність визначає досить симетрич-
ні структури взаємної відповідальності. 

Особистість може розглядати себе як автора своїх дій та джерело 
аутентичних домагань лише в тому випадку, коли вона підпорядко-
вана континуітету самості, яка залишається ідентичною самій собі 
протягом всієї історії життя. Стосовно підпорядкування континуіте-
ту самості Ю.  Габермас зазначає, що “континуірування буття самого 
себе можливе для нас у вимірі історії життя лише тому, що ми здатні 
зафіксувати відмінність між тим, що є, і тим, що з нами відбувається, 
в рамках тілесного існування, яке передбачає наявність за процесом 
соціалізації деякої споконвічної природної долі” [2, с. 72]. 

Якщо в генетичній програмі власного організму “вселяються” 
чужі замисли, то чи може в такому випадку народження означати 
таке начало, яке здатне завжди ставати новим началом? Ю.  Габермас 
вважає, що той, хто зіткнеться з наявністю у своєму генофонді слі-
дів чужого замислу, повинен якось на це реагувати: “Запрограмована 
особистість розуміє проникнення в неї шляхом зміни її геному намір 
“програміста” не як природній факт, а як контингентну обставину, 
яка обмежує ігрове поле її діяльності” [2, с. 73]. 

Генні маніпуляції або, інакше кажучи, інструменталізація індивіда 
перетворює його у річ, що безперечно вплине і на його здатність бути 
самим собою, і на його стосунки з іншими людьми. Чи зможемо ми 
розуміти самих себе як особистостей, які сприймають себе нерозділь-
ними творцями власного життя і які належать до всіх людей виключ-
но як до рівних за натальністю особистостей? Особистісна свобода 
переживається як власна, якщо виключає вплив з боку інших осіб. 
Саме природна натальність виконує роль позбавленого будь-якого 
підпорядкування начала. З народженням кожної дитини починається 
не просто інша, але нова історія життя. Емфатичне начало людського 
життя здатне у вільному рішенні створити нове начало. 

Люди відчувають у собі, у своїх вчинках свободу почати щось нове 
тому, що вже саме народження означає новий початок. Ханна Арендт 



Наукові записки238

стверджує, що “новий початок, який приходить у світ з кожним на-
родженням, лише тому здатний досягти значущості у світі, що при-
бульцю притаманна здатність самому вносити нову ініціативу, тобто 
поступати. У значенні ініціативи – покладання “initium” – елемент 
дії, вчинку прихований у будь-якій людській діяльності, і це означає 
не що інше, як саме те, що всю цю діяльність здійснюють істоти, які 
прийшли у світ через народження і підпорядковані умовам народжу-
ваності (натальності)” [1, с.  16]. 

Дослідження, що проводяться на ембріонах, і доімплантаційна діа-
гностика викликають нашу чималу стурбованість, оскільки вони ек-
земпліфікують небезпеку, пов’язану з перспективою “вирощування 
людей” [8], а, отже, втрати персональної ідентичності. Впровадження 
орієнтованих на преференції біотехнологічних методів поводження з 
людським життям не може не торкнутися нашого нормативного само-
розуміння. Розвиток нових репродуктивних технологій (використання 
для виношування плоду “сурогатних” матерів, експерименти зі ство-
ренням штучної матки та ін.) розщепляють ядро традиційної самоіден-
тичності людини в системі родинних стосунків з такими ідентифіка-
ціями, як син, дочка, брат, сестра, мама, батько, бубуся, дідусь тощо. 

Розвиток технологій контрацепції та широке застосування техно-
логій екстракорпорального запліднення руйнує зв’язок між зачаттям 
і статевою близкістю батьків, в якому дитина зачинається внаслідок 
“єднання в любові”, пропонуючи технічні засоби для запліднення в 
“пробірці”. Сучасні репродуктивні технології віддаляють еротичне 
життя від дітонародження, максимально технологізуючи останнє. 
Власне і саме еротичне життя наскрізь пронизане медикалізованними 
технологіями контролю потенції, потягу, сексу тощо. Технологія ре-
продуктивного клонування може зробити непотрібним саме зачаття, 
привнести втрату змісту основоположних культурних символів-іден-
тичностей – чоловічого і жіночого начал. 

У народженої з “пробірки” дитини може бути декілька мам (одна – 
біологічна, яка дала яйцеклітку, друга – яка виносила у своїй утробі і 
народила, третя – соціальна, що замовила цю послугу і усиновила ди-
тину), може бути і кілька батьків (донор сперми, усиновлювач). Дуже 
часто трапляється, що “сурогатною” мамою, яка виношує і народжує 
дитину, виступає бабця, в результаті виникають гібридні ідентичнос-
ті мами-бабусі новонародженого. 

Клонування та інші репродуктивні технології створюють ситуації, при 
яких народжувані діти взагалі ні в якому смислі не будуть мати ні батька, 
ні матері, тобто виникне нова ідентичність “клона Бокановського” [8]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 239

Втручання у пренатальне розприділення генетичних ресурсів 
означає нову визначеність ігрових просторів, в рамках яких майбутня 
особистість не зможе користуватися своєю свободою для формуван-
ня власного життєвого обліку. 

Тілесна видова ідентичність, перетворившись на об’єкт спостере-
жень і маніпуляцій з боку генної інженерії, опинилась під загрозою у 
зв’язку з розвитком методів виробництва трансгенних тварин (тобто 
тварин із “вбудованими” у їх геном генів людини), а також генної тера-
пії і генетичного покращення людських якостей. Генні технології нама-
гаються для вирішення людських проблем здійснювати трансплантацію 
в геном людини генів тварин. Внаслідок таких маніпуляцій можливий 
видовий регрес в еволюції людства. А як можна ідентифікувати тако-
го мутанта, геном якого ввібрав різні видові істоти? Результати схре-
щування і виведення нових сортів, порід свідчать, що такі екземпляри 
більш вразливі до різних хвороб, не вирізняються життєвою силою. 
Тоді виникає питання: для чого всі ці маніпуляції, які можуть призвес-
ти до втрати генетичної межі, яка відокремлює світ людини від нвко-
лишньої природи, втрати біоідентичності як форми ми-ідентичності 
(або видової ідентичності)? Наш сучасник, американський філософ 
Ф.  Фукуяма, розмірковуючи про наслідки біотехнологічної революції 
та постлюдське майбутнє застерігає, що постлюдський світ буде вигля-
діти зовсім не так як наш – вільний, рівний, процвітаючий, турботли-
вий, співчутливий, – тільки з кращою медициною, тривалішим життям 
та з більш високим рівнем інтелекту. Філософ прогнозує, що “постлюд-
ський світ може виявитися куди більш ієрархічним і конкурентним, 
ніж наш сьогоднішний, а тому повний соціальних конфліктів. Це може 
бути світ, де втрачено буде будь-яке поняття “загальнолюдського”, 
тому що ми перемішаємо гени людини з генами стількох видів, що уже 
не будемо ясно розуміти, что таке людина” [7, с. 308]. 

Важко сказати, в якому сенсі людина залишиться собою, якщо змі-
нить свою генетичну ідентичність, включивши у свій геном, наприклад, 
частину геному мишей, щурів для підвищення стійкості до несприятли-
вих факторів зовнішнього середовища, частину геному свиней для ксено-
трансплантацій, як величезний резервуар додаткових органів, певні гени 
рослин для більш ефективної утилізації сонячної енергії тощо. Яскравий 
приклад такого життя змальовує Р.  Шеклі у праці “Обмін розумів” [9]. 

Технократичний прогресизм захоплений екзистенційно небезпеч-
ною грою в Бога, яка полягає у спробі власними силами, на основі 
власних знань і за своєю подобою (власною самоідентифікацією) на-
магається створити ремейк людини з кращими, вдосконаленими якос-



Наукові записки240

тями та здібностями. Спроби за допомогою генетичних маніпуляцій 
“вивести нову” людину, пристосовану до виконання певних техніч-
них завдань (наприклад, “витворити” людину-танкіста або пілота без 
кінцівок, і тим самим покращуючи конструкцію та бойові якості тан-
ка чи літака), або ж в ім’я тріумфу науково-технічної спроможності 
схрестити людину з твариною, продукуючи таким чином гібридну іс-
тоту, є найогиднішим моральним збоченням, яке тільки можна собі 
уявити. Породжені технологічним імперативом, такі намагання та 
інтенції трактують людину як річ, засіб, придаток до техніки і є ви-
явом хворої уяви особи, яка ідентифікує себе з найвищим божеством 
Всесвіту. П.  Гусак, науковий працівник Інституту родини та подруж-
нього життя Львівської богословської академії, вважає, що така особа 
“... ненавидить не тільки Бога, але й речі у їхній “даності”, у їхній 
специфічній суті, тому що вона не може стерпіти, що існують речі, які 
не є її витворами і прагне їх зруйнувати та перетворити в об’єкти, які 
відображали би її силу та залежали б від неї” [3]. До речей, які людина 
не може стерпіти, належить і її власна природа. Генетичний дизайнер 
чи конструктор не може змиритися з тим, що людська природа не під-
владна йому, а дана заздалегідь, і тому прагне самовільно витворити 
навіть свою власну природу. 

Принципова неконрольованість та непередбачуваність наслідків 
радикальних маніпуляцій на фундаментальному біологічному рівні 
перетворює гру в Бога в небезпечну гру зі смертю, знищенням життя 
на Землі. 

Ю.  Габермас вважає, що ліберальна євгеніка підмінює комуніка-
тивний зв’язок у суспільстві між батьками і дітьми маніпулятивним 
зв’язком між виробником дитини як продукта біотехнологій і самою 
дитиною як своєрідним біотехнологічним виробом. 

Як тільки дорослі почнуть розглядати бажаний генетичний арсе-
нал нащадків як продукт, форму якого можна змінити, придумуючи 
на власний розсуд відповідний дизайн, вони почнуть використовува-
ти стосовно власних творінь, які одержать у результаті генетичних 
маніпуляцій, такий тип управління, який втручатиметься у соматичні 
основи спонтанного ставлення до себе і етичної свободи іншої осо-
бистості. Такий тип управління, на думку Ю.  Габермаса, можливий 
лише щодо речей, але аж ніяк не до людей [2, с. 24]. 

Відбувається перетворення генетичної основи існування окремої 
людини як природного дару у виріб іншої людини, яке несе у собі за-
грозу основам самоідентичності сучасної людини. 

Змінюються передумови етики виду. Як тільки людина намага-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 241

ється взяти під контроль власну еволюцію, з’являється можливість 
говорити про етичний аспект видоперетворення “homo sapiens”. 
Ю.  Габермас підкреслює: “При цьому мова не йде про культурно-
критичний жест протесту проти прогресу наукового пізнання, який 
викликає всезагальне схвалення, а тільки про те, чи зачіпає і якщо так, 
то як ріст цих наукових досягнень зачіпає нашу самосвідомість як іс-
тот, що чинять (поступають) відповідально” [2, с. 22]. 

Сьогодні вже існує чимало технологій продукування самоідентич-
ності людини. Деякі технології постають як нескінчений ланцюг ри-
туально повторюваних елементарних поведінкових блоків “стимул-
реакцій”, створених на основі телераклам. Тищенко П. Д. наводить 
вдалий приклад таких “стимул-реакцій”: “прокинувшись, умиваюсь 
милом “Сеіфгард”, щоб убити всі мікроби; чищу зуби пастою “Блен-
дамед”, щоб попередити карієс; приймаю душ і мию голову шампу-
нем “Head and Shoulders” від перхоті; випиваю каву, щоб стимулюва-
ти себе; викурюю сигарету, щоб прочистити мізки; потім жую жуйку 
“Дірол”, щоб відбілити зуби, позбавитися дурного запаху з роту і 
запобігти карієсу; перед роботою вживаю транквілізатор від стресу, 
валокардин від серця, гастрофарм (мезим тощо) від шлунка, анальгін 
від голови і т. д. Ввечері – приймаю структуровану “Хортицю” (“Ме-
доф” тощо), щоб розслабитись, транквілізатор, щоб заспокоїтися, 
каву, щоб бути бадьорим, препарат віагри для підвищення потенції, а 
на ніч – снодійне, щоб заснути. All is under control!” [5, с. 44]. 

Людина приводить себе до рівня суспільних стандартів як деяку 
річ, яка повинна відповідати певним визначеним стандартам норма-
тивності. У цій практиці стандартності людина усвідомлює себе як 
подвоєну суб’єктивну сутність – активний суб’єкт, який обирає та діє, 
і пасивний послушний виконавець, зомбі. 

Висновок. Таким чином, біотехнології володіють потужною антро-
попоетичною активністю, продукуючи людину в усіх її проявах. Біо-
технології – це лише історично особлива форма парадоксальної діяльної 
уваги людини до себе самої. Відбувається радикальна переструктура-
лізація розуміння і трактування людини. Головна зміна полягає в ме-
дикалізації самого естетичного погляду на людину. Місце “спасіння” і 
“страждання” як смислового центру християнського розуміння людини 
витісняється ідеєю здоров’я, а місце “святого” як еталон самоідентич-
ності займає “атлет”. 

Поширення ідеології ліберальної євгеніки має велике значення в 
антропофілософському аспекті, тому що зачіпає онтологічну основу 
самоідентичності сучасної людини, розмиває межу між природним і 



Наукові записки242

штучним у тілесній фактурі людської істоти. Для штучно створених 
істот (об’єкт-суб’єктів) виникає новий вид ставлення до самих себе, 
який зачіпає їх онтологію органічного субстрату. При цьому затруд-
нюється ідентифікація і самоідентифікація об’єкт-суб’єктів. Біотех-
нології ставлять під сумнів питання існування й сутності (самоіден-
тичності) не тільки окремої людини, а й людства в цілому. 

Необхідно обґрунтувати захист цілісності генних структур щодо 
яких неприпустимі жодні маніпуляції і жодний чужий вплив на біоло-
гічні основи особистісної ідентичності. Актуальним для нашого часу 
є захист людини від такого прогресу науки і техніки, який несе небез-
печні ризики і негативні наслідки. Сьогодні потрібний юридичний за-
хист, який можна було б реалізувати у праві на генетичну спадковість 
через заборону штучного втручання у геном. 

Література:
1. Аренд Х. Vita active или О деятельной жизни / Х. Аренд; пер.  

В. В. Бибихина. – СПб. : Алетейя, 2000. – 448 с. 
2. Габермас Ю. Будущее человеческой природы / Ю. Габермас. – М. : 

Издательство “Весь Мир”, 2002. – 144 с. 
3. Гусак П. Моральні та правові аспекти допоміжних репродуктивних 

технологій / Електронний ресурс. – Режим доступу : http://www. family-
institute. org. ua/ downloads/file/visnyk2/st4%20v2. pdf.

4. Кант И. Религия в пределах только разума / И. Кант. – М. : Изд-во: 
Директ-Медиа, 2002. – 416 с. 

5. Тищенко П. Д. Био-власть в эпоху биотехнологий / П. Д.  Тищенко. –  
М. : РАН. Ин-т философии, 2001. – 196 с. 

6. Тищенко П. Д. Новейшие биомедицинские технологии: Философско-
антропологичекий анализ / П. Д.  Тищенко // Вызов познанию: Стратегии 
развития науки в современном мире / отв. ред. Н. К.  Удумян. – М. : Наука, 
2004. – С. 309–332. 

7. Фукуяма  Ф. Наше постчеловеческое будущее: Последствия био-
техно-логической революции / Ф. Фукуяма ; пер. с англ. М. Б. Левина. –  
М. : ООО “Издательство ACT”: ОАО “ЛЮКС”, 2004. – 349 с. 

8. Хаксли О. О дивный новый мир / О. Хаксли. – М. : Издательство: 
Азбука, 2006. – 256 с. 

9. Шекли Р. Обмен разумов / Р.  Шекли // Обмен разумов. – М. : Эксмо, 
2009. – С. 5-97. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії та 
політології Прикарпатського юридичного інституту Львівського дер-
жавного університету внутрішніх справ, протокол № 7 від 4.11.2011 
року



Серія “Філософія”. Випуск 8. 243

УДК: 159. 923. 2:203. 094 

Микола Козловець 

МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛІЗМ VERSUS  
НАЦІОНАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ

У статті проаналізовано низку проблем, пов’язаних з осмис-
ленням перспектив і суперечностей мультикультурного розвитку 
національного суспільства, політикою мультикультурної іден-
тичності. Робиться висновок про те, що сучасна культурна по-
літика покликана напрацювати тип національної ідентичності, 
зорієнтованої не на одну культуру, а на міжкультурні взаємодії. 

Ключові слова: мультикультуралізм, ідентичність, націо-
нальна ідентичність, глобалізація, політика мультикультурної 
ідентичності, міжкультурна взаємодія. 

Kozlovets M. Multiculturalism versus National Identity
The article analyzes a number of problems related to comprehension 

of perspectives and contradictions of the national society developme, 
to multicultural identity. The conclusion is that the current cultural 
policy is designed to develop the type of national identity, oriented not 
to one culture but to intercultural interaction. 

Key words: multiculturalism, identity, national identity, globali
zation, politics of multicultural identity, intercultural interaction. 

Козловец Н. Мультикультурализм versus национальной 
идентичности

В статье проанализировано ряд проблем, связанных с 
осмыслением перспектив и противоречий мультикультурного 
развития национального соціуму, политикой мультикультурной 
идентичности. Делается вывод о том, что современная куль-
турная политика призвана выработать тип национальной иден-
тичности, сориентированной не на одну культуру, а на меж-
культурное взаимодействие. 

Ключевые слова: мультикультурализм, идентичность, на-
циональная идентичность, глобализация, политика мультикуль-
турной идентичности, межкультурное взаимодействие. 

У сучасному соціально-філософському дискурсі, що відображає 
широку палітру теорій, концепцій, підходів до вивчення проблеми 
національної ідентичності, однією з найбільш значущих є теза про 
те, що розвиток національних суспільств відбуватиметься під зна-

© Микола Козловець, 2011



Наукові записки244

ком мультикультуралізму. Мультикультуралізм, що формується під 
впливом зростання чисельності населення, глобальних інформацій-
но-комунікаційних потоків, міграційних процесів, посилення ролі 
транснаціональних компаній тощо, є не стільки однією з можливих 
альтернатив, скільки реальністю. В умовах глобалізації нормою жит-
тя стає перехресна взаємодія різних цивілізацій, культурне розмаїття, 
еклектичне поєднання стилів і смаків. Це, з одного боку, розширює 
культурні обрії національного суспільства, посилює його дієздат-
ність, збагачує палітру фарб буття, а з іншого – може послаблювати 
його життєві сили, загострює проблему збереження культурної са-
мобутньості окремих етнічних спільнот, перспектив із національно-
культурною ідентичністю [13, с. 23-72]. 

Суперечність універсальних глобальних цінностей і вимог на міс-
цях зберегти свою самобутність становить зміст і зумовлює напрям 
суспільних змін у глобалізованому світі. Власне, конфлікт між людь-
ми, які мислять категоріями глобального світу, і людьми, які асоці-
юють себе з локальною субкультурою – це конфлікт ідентичності й 
мультикультуралізму. Ідентичність і мультикультуралізм постають 
як природна тожсамість (у першому випадку) і розмаїття (у другому). 
Відповіддю на поглиблення конфліктів між людьми, які відчувають, 
що живуть у глобальному світі, і людьми локальної культури, є по-
літика мультикультурної ідентичності, що ґрунтується на толеран
тності до всіх меншин, насамперед культурних. Мультикультуралізм, 
по суті, означає напрацювання правил і норм співіснування різних 
культур та їх носіїв в одному суспільстві, в єдиному правовому, со-
ціокультурному просторі. На відміну від ставки на асиміляцію етно-
культурних груп, концепція мультикультуралізму акцентує увагу на 
можливості й навіть корисності паралельного співіснування етнічних 
спільнот, громад, що репрезентують різні культури. До основних пе-
реваг застосування принципів мультикультуралізму відносять відмо-
ву від ксенофобії та шовінізму, різного виду упереджень, визнання та 
толерантне ставлення до расових, етнічних, релігійних угрупувань та 
гендерних і сексуальних меншин [11, с. 35-38]. 

Найважливішим засобом, за допомогою якого індивіди й націо
нальні спільноти організовують і концептуалізують власну ідентич-
ність у глобалізованому просторі й часі, є національна культура. 
Національна культура – це символічний світ, створений етносом від-
повідно до його цінностей, ідеалів, єднальна ланка між минулим і су-
часністю. Саме в національній картині світу, за влучним висловом 
Г.  Гачева, відображена “цілісність національного життя: і природа, і 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 245

стихія, і побут, і фольклор, і мова, і образність поезії, співвідношення 
простору і часу та їх координат: далечінь, широта, верх, низ, етос, 
шлях тощо – тобто виявляється начебто вибір, основний фонд націо-
нальних цінностей, орієнтирів, символів, архетипів” [3, с.  21]. 

Як механізм людської взаємодії, національна культура є підґрунт-
тям для самоідентифікації суспільства і його членів, усвідомлення 
свого колективного “Ми” й індивідуального (у групі) “Я”, маркуван-
ня себе самобутніми формами своєї культури, розрізнення “своїх” і 
“чужих”. Національна культура допомагає людям жити у певному 
середовищі, зберігати єдність і цілісність свого співтовариства у вза-
ємовідносинах з іншими спільнотами. Вона виступає способом само-
відтворення нації в самоідентифікації, формою прояву національної 
самосвідомості і світосприйняття. Власне, самодостатність культури 
є стрижнем ідентичності, а національно-культурне осереддя  – жи-
вильним, стимулюючим струменем її збереження. Саме в культурі 
концентрується національна енергія, нереалізована у практичних 
сферах історичної діяльності. Деструкція національної культури та 
зміна системи цінностей породжують таку проблему, як криза націо-
нальної ідентичності. 

Зіткнення “давоської культури” (міжнародна бізнес-культура), 
культури “мак-світу” з культурами національних, локальних спільнот 
веде до виникнення різних дискурсів, підходів до трактування націо-
нальної ідентичності, змін соціально-етнічного ландшафту сучасного 
світу. Глобалізація є не тільки покажчиком інтеграції і гармонії. В 
умовах глобалізації яскраво виявляються також ознаки відмінностей, 
роз’єднання, розмежувань, дискримінації і розбіжностей. Світ, стис-
лий до меж однієї економічної, фінансової, торговельної, електронної 
системи, ніколи не був таким поділеним бар’єрами залежно від сили, 
добробуту, впливу і доступу до інформації, ресурсів [10, c.  59-62]. 

Новий виток культурної диференціації, притаманний сучасній 
епосі, є природною реакцією на загрозу “вирівнювання” у період ін-
тенсивних міжкультурних, міжцивілізаційних контактів. Він також 
пов’язаний і з необхідністю нового визначення ідентичності людини 
і національної спільноти у глобалізованому світі, зі встановленням 
подібностей і розбіжностей між різними культурними ареалами. Чим 
тіснішими і різноманітнішими стають міжкультурні контакти, тим 
більше людина переживає за свою ідентичність. 

Своєю чергою, почуття ідентичності може бути причиною, що дає 
імпульс новим культурним відмінностям. Розмаїття людських куль-
тур, гадаємо, меншою мірою зумовлене ізольованістю їх носіїв і біль-



Наукові записки246

шою – зв’язками, які їх об’єднують. Внесок різних культур у світову 
цивілізацію полягає не в інвентарному списку їх особливостей і ди-
ференціальних відмінностей, а насамперед визначається їх творчим 
потенціалом взаємного діалогу. Засвоєння нових форм – це момент 
саморозвитку культури, тому навіть традиційні культури не вільні від 
запозичень. 

Культурна глобалізація ставить питання про “герметичність”, не-
проникливість національної культури й національної ідентичності. 
Деякі держави внаслідок ізоляціонізму, урядового контролю, браку 
ресурсів або потужної вітчизняної індустрії культури та глибоких 
традицій продовжують залишатися поза цією тенденцією. Напри-
клад, могутність індійської чи американської кіноіндустрії виявля-
ється в тому, що вони, як і раніше, домінують на більшості власних 
внутрішніх ринків, а могутність іранської держави та культурна геге-
монія ісламу є запорукою того, що внутрішнє споживання продуктів 
культури передбачає вітчизняне їх виробництво. 

Страх перед втратою своєї культурної “ідентичності” не може 
бути ототожнений лише зі зростаючою вестернізацією, передусім 
американізацією. Розквіт культури завжди супроводжувався запо-
зиченнями. Це було притаманне античності, середнім вікам і сьо-
годні відбувається те ж саме: проникнення могутнішого культурно-
го середовища у менш потужне. Скажімо, страх перед зовнішніми 
впливами призвів до крайньої форми ізоляції Бірму (М’янма) в Азії і 
Албанію (до середини 90-х рр. ХХ ст.) в Європі, що обернулося для 
декількох поколінь культурною і науковою відсталістю. Навіть спро-
би таких розвинених країн, як Франція, дещо замкнутися на собі мали 
для французької культури переважно негативні наслідки. Протисто-
яти впливові вестернізації можна лише шляхом створення привабли-
вішого культурного оточення, а не його заперечення чи деякої форми 
ізоляції [9, с.  30]. 

Можливості осягнення “свого” і “чужого” в культурі пов’язані зі 
змістом й характером культур, які утворюють національний культур-
ний простір. Розрізняють три політико-філософські моделі організа-
ції етнокультурної сфери –  національну державу, мультикультурне 
суспільство і полікультурне (поліетнічне) суспільство. Мультикуль-
туралізм, на думку науковців, відповідає ліберальним концепціям і 
розглядає суспільство як таке, що складається з індивідів, які само-
визначаються в культурній сфері. Полікультурне суспільство – в со-
ціал-демократичній традиції – припускає, що в етнокультурному зрізі 
воно складається з етнічних громад, які виступають носіями колек-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 247

тивних прав. Для європейського менталітету більш звичним є кон-
цепт полікультурності (поліетнічності) [11, c.  35-38]. 

Концепт мультикультуралізму, хоч і володіє певною привабли-
вістю в “абстракції”, з позиції практичної цінності ще потребує до-
ведення. Так, ще у 90-ті рр. ХХ ст. елітарна громадська “Комісія 
Сполучених Штатів з національної безпеки” зазначала, що “мульти-
культуральна фрагментація, перенесена на сприйняття різних поко-
лінь, веде до втрати відкритих проявів національної ідентичності… 
серйозно підриває американську національну ідентичність і націо-
нальну волю” [9, c.  34]. 

Останнім часом гострі дискусії з проблем мультикультуралізму 
розгорнулися у Франції, Бельгії, Великобританії, особливо в Німеч-
чині після публікації праці Тіло Саррацина “Німеччина – самолікві-
дація” (2010). Дослідник констатує, що зростання кількості іммігран-
тів, які не сприймають німецьку культуру і не прагнуть інтегруватися 
в німецьке суспільство, веде до занепаду Німеччини. Він висловив 
припущення, що продовження чинної політики щодо іммігрантів 
спричинить ісламізацію країни і крах її економічної системи. Тому 
Т. Саррацин виступив із вимогою обмежити імміграцію в Німеччи-
ну вихідців з Туреччини і країн Близького Сходу. Після звинувачень 
Т.   Саррацина у ксенофобії, з’ясувалося, що його погляди поділяє 
більшість громадян країни. Отже, мультикультуралізм як інструмент 
інтеграції виявив свою недостатню ефективність передусім щодо гро-
мадян, які мають мусульманське походження. 

На думку російської дослідниці В.  Федотової, природне розмаїт-
тя культур політикою мультикультуралізму може бути перетворено у 
роз’єднаний простір культур, в якому інтеграційні тенденції відсутні, 
а політична спільність (ідентичність на основі громадянства) втрача-
ється [15,  с.   21-23]. Мультикультуралізм партикуляризує приватне 
життя, а відтак, передбачає деполітизацію суспільства, відсутність 
турботи приватної особи про країну. Ми цілком солідарні із засте-
реженням Т.  Терешкової про те, що “доктрина мультикультурності” 
для нашої країни “означає швидку загибель країни, викреслення її з 
сучасної історії” [12, с.   92]. Культивування ідентичності за грома-
дянством, навпаки, спрямовує індивіда на політизацію, на відчуття 
зв’язків своєї належності до країни і відповідальності за неї, а не тіль-
ки на власне процвітання і високий статус. 

Сучасні процеси глобалізації і диференціації культури відбува-
ються одночасно. Глобалізація перевіряє на міцність ті культури, 
які нехтують новітніми технологіями і науковим прогресом або за-



Наукові записки248

перечують їх. Саме для таких культур національна держава служить 
єдино прийнятною формою виживання, а родові, ментальні архетипи 
виступають своєрідною підтримкою, що дозволяє протистояти натис-
кам глобалізації. Тому особливо гостро постає питання про співвідно-
шення культурних традицій і модернізації. 

Відомо, що культура будь-якої спільноти спирається в своєму роз-
витку на традиції минулого і сьогодення. Відчуження особистості 
від власної культури, культурне забуття несуть дійсну небезпеку для 
національної ідентичності, внаслідок чого втрачається культурне об-
личчя не тільки індивіда, а й спільноти людей (народу, нації). Чим 
сильніше глобалізація відриває культуру, цінності, економічне життя 
від їх власного історичного ґрунту, тим більше число людей шукають 
захистку в своєму усталеному світі норм і моделей поведінки, в на-
маганні зберегти особливості й відмінності своєї культури. 

Тому надзвичайно важливо, щоб сучасна культурна політика змо-
гла напрацювати принципово новий тип національної ідентичності – 
ідентичність, що орієнтується не на одну конкретну культуру, а на 
міжкультурні взаємодії. Необхідно зрозуміти, що вплив культур од-
нієї на іншу не тотожний їх взаємодії, хоча саме із цих “впливів” і 
виникає взаємодія. Взаємодія завжди багатша суми впливів, подібно 
до того, як система завжди більша суми її складових. Якщо вплив – це 
переважно процес одновекторний, суб’єкт-об’єктний, то взаємодія – 
значно складніший, полісуб’єктний процес. 

Існує декілька теорій, що описують процес міжкультурної взаємо-
дії в умовах глобалізації. Одна з них – теорія зіткнення цивілізацій 
С.   Гантінгтона, згідно з якою глобалізація не має наслідком куль-
турну гомогенізацію, не сприяє взаєморозумінню культур, а навпаки, 
може призвести за неадекватної політики до зіткнення цивілізацій. 
Зіткнення цивілізацій – це зіткнення спроб зберегти ідентичність гру-
пою традиційно орієнтованих цивілізацій, таких як ісламська, право-
славно-християнська, конфуціанська або змінити її під впливом за-
хідно-християнської цивілізації як лідера глобалізації [16, c. 226-385]. 

Другою концепцією міжкультурної взаємодії є теорія гібридизації 
Я.  Пітерса, яка нагадує викладені ще в XIX ст. російським мислите-
лем М.  Данилевським моделі взаємодії між культурами. Ця теорія ха-
рактеризує міжкультурну взаємодію у термінах, близьких до садівни-
чої діяльності: пересадка, щеплення, ґрунтові добрива. Ці м’які форми 
зрощення рис різних культур створюють нові типи ідентичностей. 

Третя концепція – теорія макдональдизації Дж.  Рітцера, який по-
бачив у ресторані “Макдональдс” не просто форму “швидкого хар-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 249

чування”, а спрощену систему раціональності, яка відповідає рівню 
адаптації і сприяє примітивній раціоналізації цього рівня. На думку 
Дж.  Рітцера, глобалізації легше піддається те, що відповідає спроще-
ним формам раціональності, насамперед символічний, а не предмет-
ний чи субстанціональний аспекти. Ці висновки дуже евристичні для 
розуміння того, чому серед форм культури тільки масова культура 
по-справжньому глобалізується. Саме вона постає як інструмент руй-
нування національної ідентичності [14, с.  150-151]. 

Відтак, у сфері культурної ідентичності постають три можливі 
варіанти розвитку ідентичності: зіткнення, м’яка взаємодія і зміна, 
відрив від традиційної ідентичності за допомогою схем спрощеної 
раціональності. Чи можна “зближувати” культури в процесі глоба-
лізації і який внутрішній смисл взагалі несе в собі у цьому випадку 
слово “зближення”? Чи повинні всі народи знайти якусь єдину націо-
нально-культурну ідентичність, говорити на одній мові і запровадити 
єдині символи віри? Або, можливо, якійсь одній культурі буде відве-
дене місце “головної культури”?

Культурна багатоукладність світу  –  необхідна умова нормаль-
ного функціонування сучасної цивілізації. Тому “спроби уніфікації 
культур, які зустрічаються за спрощеного розуміння процесу глоба-
лізації, як і протиставлення Сходу і Заходу за цивілізаційними під-
ставами, – пише відомий російський дослідник проблем глобалізації 
К.  Делокаров, – не можуть вважатися продуктивними, оскільки такі 
інтерпретації виходять із хибної тези – наявність у світі єдиної істин-
ної культурної традиції, що відповідає імперативам глобалізуючого 
світу. Подібна установка залишає поза увагою той основоположний 
факт, що розмаїття і діалог культур – джерело розвитку народів, тоді 
як спроба диктату чи уніфікації завжди призводила і сьогодні при-
зводить до загострення напруженості у світі на ґрунті міжцивілізацій-
них, міжетнічних, міжрелігійних тощо протиріч” [5, с.  6-7]. 

Сучасна культурна глобалізація відрізняється від попередніх форм 
набагато вищою інтенсивністю практик, більшими масштабами та 
швидкістю поширення культур і культурного обміну, ніж у попере-
дні роки, які як на національному рівні, так і на міжнародному стають 
інформаційно насиченішими, щільнішими. Стали іншими панівні 
форми культурної глобалізації, швидко змінюється її стратифікація. 
Якщо на початку доби європейського модерну культурні потоки по-
первах спрямовувалися із Заходу до решти світу, то в сучасному світі 
географія цих потоків є досить складною. Нині домінує потік куль-
турної продукції з її образами, жанрами та змістом головним чином із 



Наукові записки250

США й деяких західних держав до решти країн Заходу та до більшос-
ті країн, що розвиваються. Разом із тим ці потоки почали рухатися і 
узворотному напрямі, переважно в зв’язку з міграцією, а також через 
переміщення інших культурних форм із Півдня до Півночі та зі Схо-
ду на Захід. Музика, національні страви, ідеї, вірування та література 
проникають у культури Заходу з Півдня та Сходу, утворюючи нові 
напрями культурних взаємозв’язків. 

У сучасному дискурсі про культурну глобалізацію світ постає як 
сфера, що постійно обертається в просторі. Домодерна й теперіш-
ні форми, в яких культури уявляли себе на тлі всеосяжного космо-
су –  земного й небесного, – дуже відрізняються одна від одної. До 
часів європейського Просвітництва небагато культур уявляли світ як 
єдине ціле, а народи – як єдину людську спільноту, що стоїть вище 
будь-яких соціальних, духовних або біологічних відмінностей і поза 
ними. Саме крізь призму такого дискурсу ми можемо описати осо-
бливу форму глобалізації культури – появу й поширення ідей, віру-
вань про земну кулю та саме людство. Попри те, що більшість людей 
залишаються укоріненими в місцевій або національній культурі та у 
певній місцевості, для них стає дедалі важче жити культурно відо
кремленими від світу, в якому вони існують. Нові світи – це і нові 
ідентичності, де вже знайомі символи і традиції набувають нового 
значення й перспективи [4, с. 424– 430]. 

Яскраво вираженою тенденцією сучасної культурної глобаліза-
ції є певне культурно-ментальне “усереднення”, нівелювання націо
нальних, мовних, релігійних, гендерних та інших індивідуальних 
особливостей  –  створення космополітичного індивіда, своєрідного 
“громадянина світу”. Причому домінантною сферою прояву такого 
індивіда виступає інформаційне середовище. Нерідко західні цінності 
подаються як “природні”, “універсальні”, “загальнолюдські”. Зазна-
чимо, що нові (“креалізовані”) культурні форми можуть не стирати 
розмаїття життєвих варіантів, а надавати їм нових форм, які почасти 
інтегрують попередні. Є переконливі приклади того, як окремі сус-
пільства плідно використовують сучасні медіа для того, щоб відро-
джувати свою ідентичність – розповсюджувати власні традиції, пе-
редавати їх нащадкам. Навіть “мильні серіали”, перекладені рідною 
мовою, сприяють підсвідомому зростанню тяглості до неї. 

Парадоксом сучасної глобалізації став той факт, що локальні від-
мінності, насамперед культурні, поступаючись масштабністю, кіль-
кістю, стали виразнішими, ніж раніше. Можливо, цією своєю новою 
якістю вони зобов’язані розвитку уніфікуючих глобалізаційних тен-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 251

денцій і необхідності протистояння ним, щоб зберегти іманентно 
притаманні культурі своєрідність, самобутність та унікальність духо-
вних традицій. У процесі глобалізації діють дві взаємодоповнювальні 
тенденції. Перша – це формування універсальних рис способу жит-
тя людей, які живуть у різних країнах (одяг, кухня, засоби зв’язку, 
спорт, масова культура, багато досягнень науки, ЗМІ, високе мисте-
цтво, комп’ютеризація, мультимедіа, Інтернет), і друга – одночасно з 
неминучою уніфікацією відбувається зростання “культурного націо-
налізму”: чим більше ми стаємо подібними, тим більше підкреслює-
мо свою унікальність. 

Історія суспільного розвитку не підтверджує тезу деяких дослід-
ників про рух людства до єдиної культури. Навпаки, там, де модер-
нізація набирає обертів, інтенсивність вестернізації падає, і місцева 
культура починає відроджуватися. Маємо приклади глобалізації на-
самперед у сфері економіки і технології. Досвід економічного роз-
витку таких країн Сходу, як Японія, Південна Корея, Тайвань, Ки-
тай свідчить, що досягнувши економічного і соціального прогресу на 
шляху модернізації (незважаючи на суперечливість цього процесу), 
вони водночас зуміли зберегти свою національно-культурну ідентич-
ність. Ці країни зовсім не відмовляються від своєї національної та ду-
ховної культури, а зберігають і розвивають її з урахуванням тих змін, 
які відбуваються в світі. Вони дотримуються гасла: “Будемо модер-
ними, але не станемо такими як ви”. 

Незважаючи на те, що на тлі процесів глобальної інтеграції націо-
нальні держави все більше втрачають свої позиції щодо захисту націо
нальної економіки, забезпечення своїми силами екологічної безпеки, 
а їх внутрішня і зовнішня політика стає залежнішою від міжнародних 
наднаціональних структур й інституцій, у політичних кордонах дер-
жави, як і раніше, знаходиться місце для співіснування і співпраці 
різних етнічних і культурних спільнот. Ймовірно, що і в майбутньо-
му їх взаємодія так само буде виконувати найважливішу інтегруючу 
функцію в економічній, політичній, соціальній і культурній сферах 
життя національного суспільства. У цьому смислі можна погодитися 
з К.  Хюбнером, що нація, як форма існування державно-політичної 
спільності, з погляду мультикультурної перспективи розвитку, і далі 
зберігатиме своє значення [17, с. 292-298]. 

Справедливість цього положення підтверджується не тільки 
стрімким розвитком міграційних процесів, взаємним обміном на-
селення між різними національними суспільствами і континентами, 
які визначають їх сучасну полікультурну палітру, а й внутрішньою 



Наукові записки252

динамікою розвитку сучасних націй, національних держав, у межах 
яких набирають силу як національні, так і субнаціональні тенденції й 
рухи. Необхідність впровадження мультикультурної ідеології в істо-
ричних національних державах зумовлюється, з одного боку, націо-
нальними меншинами, що вимагають дотримання своїх національних 
прав, а з іншого – етнічними групами іммігрантів, які виступають за 
культурний та етнічний плюралізм суспільства. У першому випадку 
домінуючою є потенційна небезпека ескалації етнонаціоналізму і се-
паратизму, а в другому – ідеї етнокультурної спільноти. 

Утвердження принципів культурної відмінності виявляються в 
тому, що в новій соціально-політичній та економічній ситуації, коли 
держава стала піддаватися могутнім впливам глобалізаційних проце-
сів, активно почали включатися внутрішні механізми інтеграції, які 
ґрунтуються на самосвідомості і культурних відмінностях. Гадаємо, 
що держава, як і раніше, виступатиме найважливішим елементом 
міждержавної системи відносин, яка основується не тільки на основі 
національного суверенітету, а й на рівновазі сил. У зв’язку з цим, одне 
з головних питань сучасності полягає в тому, чи зазнаватиме систе-
ма міждержавних відносин радикальних змін у бік її фрагментації і 
збільшення кількості невеликих національних політичних утворень, 
чи ж майбутнє людства стане визначатися у межах великих націо-
нальних суспільств, що визнають і підтримують свій мультиетнічний 
й мультинаціональний характер. 

З позицій мультикультуралізму, окремі країни, де імміграційний 
приплив населення перетинається з процесами конституювання но-
вих націй, корінними етнічними групами можуть виступати одно-
часно як мультиетнічні й мультинаціональні. Їх мультинаціональний 
характер визначається наявністю історичних, “своїх” національних 
меншин, а поліетнічність – сучасними міграційними та імміграцій-
ними процесами. Взаємна зумовленість двох цих важливих соціаль-
них дискурсів визначає сутність сучасної дискусії з проблем нації. 
Вона полягає в тому, що формування національної ідентичності та 
нації нового типу зумовлює визнання рівності культур національної 
більшості і національних або етнічних меншин, а також їх подальший 
розвиток на основі принципів мультикультуралізму. Найважливішим 
з них є принцип уведення всього різноманіття соціальних відносин 
і конфліктів у правове поле держави через активізацію її посеред-
ницьких, регулятивних функцій. Держава, таким чином, виступає як 
найважливіша інституція вирішення проблеми стабільності сучасної 
нації [1, с.  110-112]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 253

Системне осмислення перспектив і суперечностей мультикультур-
ного розвитку національного суспільства дозволяє розглядати муль-
тикультуралізм, що спирається на ідею співгромадянства як базовий 
соціально-політичний принцип, як важлива методологія соціального 
і культурного розвитку країни. Однак мультикультуралізм має при-
пускати не механічне поєднання різних культур, або їх відособлене 
співіснування на певній території, а передбачати поступове форму-
вання єдиного культурного простору з домінуванням у його сегмен-
тах певної етнокультурної традиції (або комплексу етнокультурних 
традицій). Як етнонаціональна політика мультикультуралізм повинен 
не тільки заохочувати і реально підтримувати культурний плюралізм 
різних етносів, етнічних групп, емігрантських родин або окремих 
осіб, а й водночас домагатися їх інтеграції в єдину політичну націю. 

Варто зазначити, що нові форми взаємодії культур в умовах гло-
балізації передбачають уже не часткове заглиблення в чужу культу-
ру (добровільний чи вимушений крок), яке змінює обидві культури, 
руйнуючи “святая святих”. У сучасному світі трансформуються і 
стають частковими такі ідентифікаційні характеристики традиційної 
культури, як закритість і самоізоляція. Під впливом мас-медіа у цих 
культурах починає зростати “Інший” і це зростання досить супереч-
ливе, бо одночасно воно деструктивне (руйнує традиції) і креативне 
(руйнуючи, оновлює). 

Не випадково дослідники виділяють множинність проявів куль-
турної самобутності в сучасному світі. Це “самобутність в умовах 
відкритості”, що пов’язана зі зняттям жорстких кордонів при здій-
сненні комунікацій, веде до пом’ягшення логіки взаємовиключень і 
створення умов для співіснування різних національних культур у гло-
бальному світі. Носії традиційної культури цього типу відкривають-
ся взаємодії з іншими культурами, створюючи тим самим атмосферу 
“попередньої готовності” до діалогу. Інші цілі стоять перед носіями 
“самобутності як форми закритості”: захист свого природного і со-
ціокультурного простору, протиставлення своїх цінностей чужим, які 
поширюються різними каналами. Найбільш перспективний варіант – 
“самобутність, яка спрямована у майбутнє, – project identity”, котра 
створює умови для формування громадянського суспільства і прове-
дення політики культурного плюралізму” [6, c.  307-308]. 

Відповідно, з одного боку, орієнтації на цінності відкритого світу 
не обов’язково ведуть тільки до уніфікації культури, а можуть слу-
гувати підтриманню культурного плюралізму та етнокультурного 
розмаїття шляхом повноцінної взаємодії, а з іншого – вони можуть 



Наукові записки254

сприяти формуванню зразків транснаціональної культури, які місти-
тимуть і нівелюватимуть етнічні цінності, етнокультурну самобут-
ність і традиції. Це лише два сценарії із можливих альтернатив май-
бутнього розвитку культури. 

Зупинимося на ризиках втрати базових характеристик націо-
нальних культур і трансформації моделей національно-культурної 
ідентичності. Твердження про те, що найбільш виразно вони ви-
являються у тих країнах, які активно долають свою “закритість” у 
глобалізованому світі, не надають належної уваги регуляції обсягів 
і динаміки контактів з іншими культурами, не зовсім правильні. Ці 
ризики – гранично небезпечні для існування всіх культур, оскільки 
можуть виявитися у різних варіантах: у розмиванні національної 
ідентичності, ускладненні ідентифікаційних моделей, маргіналізації 
тощо. Особливо важливим для людини є процес засвоєння традицій 
локальної культури, яка зберігає свою продуктивну силу, підтримує 
національно-культурну ідентичність. Шляхом адаптаційних ресурсів 
своєї культури усувається надмірна “нестабільність” індивіда в нових 
умовах, створюються передумови для засвоєння ним інших культур-
них практик. Тим самим понижуються різного роду “антропологічні 
ризики” глобалізованого світу. 

Розмивання ідентичності у глобальному світі свідчить про посла-
блення механізмів упорядкування різних очікувань і узгодженості 
між світами інших культур, які вступають у взаємодію. Етнокультур-
ну самобутність не можна підтримувати без довіри до інших куль-
тур, оскільки без контактів вичерпуються механізми її саморозвитку. 
Кожна культура відносно іншої культури виконує функції не тільки 
збереження своєї ідентичності, а й підтримує іншу ідентичність. Від-
так ідентичність у сучасному світі є відкритою, тобто орієнтованою 
іншими етнокультурними і національними спільнотами, межі яких не 
є жорсткими. До особливостей сучасної ситуації Н.  Еліас відносить 
ту обставину, що “на глобальному рівні Ми-образ, Ми-ідентичність 
більшості людей не встигає за реальністю фактичного рівня інте-
грації. Ми-образ залишається далеко позаду реальності глобальних 
взаємозалежностей, у тому числі й можливого руйнування спільного 
життєвого простору окремими групами людей” [7, c.  264-269]. 

Спроби спротиву окремих національних культур проникненню 
глобальної культури не можуть змінити інтеграційний вектор роз-
витку, оскільки основне стратегічне завдання культурної політики – 
створити умови для адаптації нації до зміни зовнішніх умов, причому 
такої адаптації, яка дозволяє уникнути переходу соціокультурних 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 255

ризиків із потенційних у розряд реальних. Історія культури засвід-
чує, що динаміка розвитку нації значною мірою підпорядковується 
ритмам самовідновлювальної циклічності, яка забезпечує імунним 
механізмом національної традиційної культури. Але його активіза-
ція пов’язана не лише з можливостями самої нації “захистити” свою 
унікальність, а й значною мірою з культурною політикою як інстру-
ментом визначення і реалізації цілей. Так, у смислі інституційного 
соціально-політичного устрою Японія не дуже разюче відрізняється 
від західних країн і вважається західною країною. Однак, очевидно, 
що до своєї національної ідентичності вона ставиться дуже чутливо. 
У масовій свідомості японців збереглися базові смисложиттєві уста-
новки, які мають глибоке соціокультурне й архетипічне коріння, що в 
сукупності формує ідеальний тип японця, який володіє автономністю 
мислення, значною адаптаційною спроможністю до культурних ін-
тервенцій та історичних поворотів долі, зберігаючи при цьому пере-
важно “неекономічний” характер соціальної взаємодії [18, c.  59-67]. 

Глобалізація, як уже зазначалось, охоплює країни, які мають різні 
культурні установки і які перебувають на різних щаблях історичного 
розвитку, що відображає своєрідність процесів культурної взаємодії і 
наслідки їх взаємовпливів, зокрема і на національну ідентичність. Пе-
ред наступом глобалізації ідентичність або зазнає змін, або набуває 
чисельні, не притаманні цій культурі відтінки. При цьому взаємовп-
ливи культур відбуваються як на рівні формування єдиного комуніка-
ційного простору (з відповідним формуванням подібних елементів), 
так і на рівні поширення елементів “культурних продуктів”, що змі-
нюють процеси ідентифікації. 

Процес глобалізації має наднаціональний характер. Одночасно із 
глобалізацією постає явище, яке можна назвати транснаціональніс-
тю. Хоча це явище має надкультурний характер, проте його діапа-
зон характеризується обмеженішим радіусом дії, ніж глобалізація. 
Глобальні процеси незалежні від конкретних національних терито-
рій, а транснаціональність завжди закріплена до якогось національ-
ного контексту, простору. Як глобалізація, так і транснаціональність 
у культурному вимірі передбачають відхід від традиційного поділу 
“центр”  –  “периферія”. Відбувається детериторіалізація культур, і 
найчастіше тотожність етнічність груп знаходить свій вияв у різних 
культурних і суспільних умовах на новій території. З’являються своє
рідні етнопейзажі, в яких колективна тожсамість на новій території 
насичується новими символами і цінностями рідної культури і культу-
ри етнопейзажів. Все частіше ми можемо говорити не стільки про ту-



Наукові записки256

рецьку, китайську (чи якусь іншу) діаспору, скільки про “народи поза 
межами рідної землі”. Дослідники відображають це в таких темах, 
як “латинізація” Сан-Франциско, “караїбизація” Нью-Йорка або до-
слідження етнічних меншин турків чи поляків у сучасній Німеччині. 

Отже, транспарентні кордони істотно змінюють конфігурацію 
міжкультурної взаємодії, національно-культурні спільноти набува-
ють дедалі більше екстериторіальних ознак, на зміну внутрішній го-
могенності приходить культурна гетерогенність. За всієї потужності 
інтеграційних процесів зберігається етнічний архіпелаг людства у 
сенсі культурної диференціації. Глобалізаційні процеси охоплюють, 
головним чином, сферу виробництва, економіки, комунікацій і науки, 
а в питаннях культури залишається фундаментальна диференціація 
людства. Глобалізація перетворює насамперед “інструментальні ком-
поненти культури: структуру матеріального споживання, способи ін-
формації, економічні інститути, тип освіти, меншою мірою і далеко 
не скрізь – політичні інститути – і набагато менше її глибинні, екзис-
тенціональні аспекти, “душу” – релігійну свідомість, структуру само-
свідомості особи і міжлюдських відносин, життєві смисли” [8, с.  18]. 

Людство сьогодні перебуває в такій ситуації, коли різні цивіліза-
ції повинні навчитися жити поряд у глобалізованому світі, взаємно 
збагачуючись. Відсутність діалогу може призвести до непорозумін-
ня, напруженості, зіткнень. Світовий порядок, заснований на діалозі, 
є найбільш надійнім засобом попередження зіткнення культур, ци-
вілізацій. Діалог можливий лише між тими, хто здатний подолати 
вузький обрій своєї ідентичності, піднятися над ним, включившись 
у ширшу комунікаційну систему відносин. У ньому беруть участь ті, 
хто, усвідомивши свою самобутність, відмінність від інших, водночас 
усвідомлює і свій зв’язок з іншими. Діалог й існує задля встановлення 
цього зв’язку, досягнення взаємної згоди між людьми, народами. 

Вибір ідентичностей не повинен призводити до їх “зіткнення”, і 
не до “зіткнення цивілізацій”, а до визнання культурного розмаїття 
глобального світу, де люди, нації повинні відчувати себе частиною не 
лише своїх локальних суспільств, а й всього людства. Форма взаємо-
дії глобального і локального – швидше співіснування, ніж зіткнення. 
Врахування цього чинника вкрай важливо для розуміння сучасних 
світових процесів. “Ідея великого синтезу” – синтез західної і східної 
традиції – жодним чином не знімає проблеми пошуку національної 
ідентичності, як і навпаки. Плодом “великого синтезу” може стати (і 
повинен стати) новий образ світу й людини в сучасній глобалізова-
ній культурі. Від відповіді на це питання залежить повнота процесів 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 257

трансляції духовних цінностей, з’ясування інституційної ролі культу-
ри в становленні новітніх ідентичностей. 

Література:
1. Бадмаев В.  Н. Феномен национальной идентичности (социально-фи-

лософский анализ): дис. . д-ра филос. наук: 09. 00. 11 / Бадмаев Валерий 
Николаевич. – Волгоград, 2005. – 292 с. 

2. Гантінгтон С.  П. Протистояння цивілізацій та зміна світового поряд-
ку / Семюел П.  Гантінгтон; [пер. з англ. Н.  Климчук]. – Львів: Кальварія, 
2006. – 474 с. 

3. Гачев Г. Национальные образы мира / Гачев Г. – М. : Советский спи-
сатель, 1988. – 432 с. 

4. Гелд Д. Глобальні трансформації. Політика, економіка, культура / 
[Д.  Гелд, Е.  МакГрю, Д.  Голдблатт, Дж.  Перратон; пер. з англ.; переднє 
слово Ю.  Павленка]. – К. : Фенікс, 2003. – 584 с. 

5. Делокаров К.  Х. К вопросу о цивилизационном потенциале глобали-
зации / К.  Х.  Делокаров // Многогранная глобализация. Сборник статей / 
Отв. ред. К.  Х.  Делокаров. – М. : Scientitis Press, 2003. – С.  3-16. 

6. Кастельс М. Могущество самобытности / М.  Кастельс // Новая ин-
дустриальная волна на Западе: антология / [под. ред. В.  Л.  Иноземцева]. –  
М. : Асаdеmіа, 1999. – С. 292-308. 

7. Касумова Г.  К. Традиционная культура и глобализация / Г.  К.  Ка-
сумова // Вестник Бурятского государственного университета. Выпуск 14. 
Философия, социология, политология, культурология. – Улан-Удэ: Изд. Бу-
рятского госун-та, 2008. – С.  264-269. 

8. Кувалди В.  Глобализация и рождение мегаобщества / В.  Б.  Кувал-
дин // Практична філософія. – 2001. – № 1. – С.  3-23. 

9. Мильчин И. Культура как фактор американского глобального влияния / 
И.  Мильчин // Философские науки. – 2003. – № 3. – С. 27-46. 

10. Многоликая глобализация. Культурное разнообразие в современном 
мире / [ред. Л.  Бергер, С.  Хантингтон; пер. В.  В. Сапова]. – М. : Аспект-
Пресс, 2004. – 379 с. 

11. Суконкина Т. Феномен мультикультурализма в современном обще-
стве / Т.  Н.  Суконкина // Практична філософія. – 2008. – № 4. – С.  35-38. 

12. Терешкова Т.  С. Специфіка української національної ідентичності 
в умовах глобалізації культур / Т.  С.  Терешкова // Наукові записки. Серія 
“Культурологія”: матеріали міжнародної наукової конференції [“Пробле-
ми культурної ідентичності та культурний проект Європи”], (Острог 24-25 
квітня 2009 р.). – Острог: Видавництво Національного університету “Ост-
розька академія”, 2009. – Вип. 4. – С.  90-93. 

13. Толстых В. Глобализация в социокультурном измерении / 
В.  И.  Толстых // Практична філософія. – 2001. – № 1. – С. 23-72. 

15. Федотова В.  Г. Глобализация и российская идентичность / В.  Г.  Фе-



Наукові записки258

дотова // Глобализация и перспективы современной цивилизации; [ред. Де-
локаров К.  Х. ]. – М. : КМК, 2005. – С. 150-151. 

15. Федотова В.  Г. Россия в глобальном и внутреннем мире / В.  Г.  Фе-
дотова // Мир России. – 2000. – № 4. – С.  21-23. 

16. Хантингтон С. Кто мы? Вызовы американской национальной іден-
тичности / С.  Хантингтон; [пер. с англ. А.  Башкирова]. – М. : ООО “Изда-
тельство АСТ” : ООО “Транзиткнига”, 2004. – 635 с. 

17. Хюбнер К. Нация: от забвения к возрождению / Курт Хюбнер; [пер. 
с нем. А.  Ю.  Антоновского]. – К. : Канон+, 2001. – 400 с. 

18. Чугров С.  В. Япония: гибридизация и гармонизация / С. В. Чугров // 
Полис. – 2008. – № 3. – С. 59-67. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри філо-
софії Житомирського державного університету ім. Івана Франка  
А. А. Герасимчук



Серія “Філософія”. Випуск 8. 259

УДК 288 (477)

Олег Соколовський

ПРОБЛЕМИ РЕЛІГІЙНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ  
В СУЧАСНОМУ АНТИТРИНІТАРНОМУ РУСІ 

У статті розглядаються головні аспекти позакультової ді-
яльності вітчизняного антитринітаризму. Проаналізовано вплив 
антитринітарного руху у суспільному, політичному, культурно-
му та релігійному житті країни, доведено, що він сприяє духов
ному оздоровленню суспільства на основі християнських ідеалів. 

Ключові слова: антитринітаризм, релігійна ідентичність, 
євангелізація, філантропія. 

Sokolowski O. Problems of religious identity in the modern 
movement antytrynitarnomu 

The article reviews the main aspects of domestic pozakultovoyi 
antytrynitaryzmu. Influence antytrynitarnoho movement in the social, 
political, cultural and religious  life of the country proved that it 
contributes to the spiritual health of society based on Christian ideals. 

Key words: antytrynitaryzm, religious identity, evangelism, 
philanthropy. 

Соколовский О. Проблемы религиозной идентичности в 
современном антитринитарном движении

В статье рассматриваются основные аспекты позакуль-
товой деятельности отечественного антитринитаризму. 
Проанализировано влияние антитринитарного движения в об-
щественной, политической, культурной и религиозной  жизни 
страны, доказано, что он способствует духовному оздоровле-
нию общества на основе христианских идеалов. 

Ключевые слова: антитринитаризм, религиозная идентич-
ность, евангелизация, филантропия. 

Дослідження сучасного стану і тенденцій розвитку антитринітар-
них течій (Свідки Єгови, Церква Ісуса Христа святих останніх днів, 
Церква євангельських християн в дусі апостолів, Церква саєнтології, 
Церква Об’єднання та Нова Церква) в Україні впродовж років неза-
лежності, дозволяє дійти висновку, що сьогодні як і раніше наша дер-
жава залишається найбільшим регіоном присутності більшості течій 
цього спрямування в пострадянському просторі. 

© Олег Соколовський, 2011



Наукові записки260

Стан і динаміка сучасного антитринітаризму в Україні свідчать 
про наявність позитивного соціокультурного потенціалу конфесії. 
Вона прагне розширити межі діяльності у суспільному, духовному, 
національному, міжконфесійному житті країни, розглядати таку ді-
яльність як невід’ємну складову свого світорозуміння. Спостерігаєть-
ся усвідомлена тенденція щодо зміцнення позицій антитринітарних 
осередків України на шляху їх максимальної адаптації до нових реа-
лій життя, урізноманітнення форм і методів євангелізації, піднесення 
рівня пропаганди, професійної теологічної освіти віруючих, гнучкої 
міжконфесійної позиції. Для самих антитринітаріїв релігійна практи-
ка виступає невід’ємною складовою суспільної і також спрямована на 
посилення ролі конфесії у соціокультурному житті. Однак говорити 
про зміни релігійної ситуації в Україні передчасно. Антитринітаризм 
об’єктивно (через тривалий історичний конфлікт з класичними хрис-
тиянськими конфесіями) і суб’єктивно (традиційною віддаленістю 
від державно-політичних сфер буття) займає в Україні все ще пози-
цію очікування, свідомо уникаючи кардинальних змін у своїх струк-
турах, стосунках з іншими релігіями і суспільством загалом. 

Прикметою сучасного антитринітаризму в Україні є помітне під-
вищення освітнього рівня віруючих, що, з одного боку, також відо-
бражає загальну соціальну тенденцію, з іншого – планову орієнтацію 
керівництва. В громадах антитринітарних церков всіляко заохочують 
отримання віруючими вищої світської та релігійної освіти. Це вияв-
ляє себе у масовому будівництві семінарій, інститутів, закордонному 
навчанні молодих проповідників, а також у прагненні створити власні 
богословські школи, розширити дослідницьку діяльність, перш за все 
у царині християнської історії. На початку 2010 р. в Україні антитри-
нітарні конфесії мали 398 недільних шкіл, 15 навчально-реабілітацій-
них центрів саєнтології, Дніпропетровський “Центр Сведенборга” та 
ін. Безумовно, все це сприяє розвитку релігійної освіти як навчально-
го процесу, який зорієнтований на передачу реципієнту певного об-
сягу релігійної інформації з метою підвищення рівня його релігійної 
освіченості, формування навиків усвідомленого сприйняття змісту 
певного релігійного віровчення [1, с. 346]. 

Протягом радянського періоду релігію і освіту на наших теренах 
слід розглядати лише з огляду на їх протистояння. Одним із найваж-
ливіших завдань тогочасної “релігієзнавчої” думки було формувати 
непримиренне критичне ставлення до релігії. Світський характер 
освіти трактували так, що вона не могла давати учням, студентам зна-
ння про релігію як складову частину культури. Водночас відомо, що 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 261

невід’ємним компонентом кожної гуманітарної науки і гуманітарної 
освіти загалом є вивчення релігії як соціокультурного феномену [2, 
с. 169]. Тому українське суспільство не було готове до сприйняття 
істин гуманістичного спрямування, закладених у релігійному віров-
ченні. Вищесказане відповідає принципам сучасної педагогічної нау
ки. Більшість педагогів погоджуються, що моральні принципи Біблії 
допомагають у вихованні дітей. Тому сьогодні посилюється процес 
зближення духовної і світської освіти [3, с. 10-12]. 

Тему освіти пов’язують також із серйозними духовними проблема-
ми, що постали сьогодні перед антитринітарними течіями в Україні. 
По-перше, це потреба у теоретичному осмисленні релігійної спадщи-
ни, своїх ідейних традицій і створення на їх основі власних бого-
словських шкіл. На таку діяльність, наприклад, спрямоване навчання 
свідків Єгови, хоча в деяких наукових збірниках можна зустріти зви-
нувачення в агресивності на їх адресу [4]. Однак потрібно зазначити, 
що якщо це явище і має місце, то лише через недостатню досвідче-
ність окремих членів конфесій. Для уникнення цього, Товариством 
“Вартової Башти” були організовані спеціальні школи, які навчають 
вісників толерантності, співчуття та поважного ставлення до людей 
з іншою точкою зору. Найперше, це щотижнева “Школа Теократич-
ного Служіння”, учнями якої можуть бути не лише члени конфесії 
свідків Єгови. Основне завдання цієї Школи – “навчити і підготува-
ти кваліфікованих чоловіків для відповідальної праці в організації, 
щоб вони служили там, де виникне потреба. Школа вдосконалює їх 
для того, щоб вони могли взяти своє місце у благовісницькій праці, 
пастирському нагляді за отарою і навчанні, яке надається у зборі” [5, 
с. 50]. Крім цих та інших шкіл, на зібранні раз у рік старійшинами і 
роз’їзними наглядачами проводяться спеціальні зустрічі для піонерів, 
на яких розглядаються назрілі дискусійні питання, даються практичні 
поради з ефективного виконання проповідницької роботи. 

Проблема освіти, по-друге, набуває особливої ваги у контексті 
осмислення багатьма антитринітарними осередками власної історії та 
культурно-національних традицій в Україні. Інтелектуальний потен-
ціал багатьох антитринітарних спільнот спрямований на відтворення 
свого історичного минулого. Його розглядають як загальну релігійну 
історію українського народу, а власне антитринітарний рух – як 
невід’ємний елемент його культури і суспільного життя. У багатьох 
історико-біблійних публікаціях, у програмах комісій, створених для 
довготривалих досліджень і написання історичних творів, збірників 
документів тощо суттєву увагу приділяють аналізу витоків та особ
ливостей українського антитринітаризму, його драматичній долі. 



Наукові записки262

Проблема освіти, по-третє, неодмінно постає тоді, коли осмислен-
ня історичної традиції пов’язують із збереженням власного обличчя 
вітчизняного антитринітаризму в умовах нових ідейних впливів за-
рубіжних церков. Україна знаходиться під впливом різних міжнарод-
них місіонерських центрів і корпорацій, які проводять різноманітні 
релігійні заходи, зокрема конгреси, конференції, семінари за участю 
іноземних проповідників. 

Останнім часом у державних установах освіти набули поширен-
ня різні міжнародні релігійні програми і проекти, які видаються но-
ваторськими у педагогіці. Подекуди в державних загальноосвітніх 
школах створюються класи релігійного спрямування. Особливу під-
тримку цій програмі надає Церква Об’єднання, за ініціативи якої в 
російських школах декілька років викладався як обов’язковий пред-
мет “Мій світ і я” побудований на мунітських принципах [6], що 
викликало незадоволення з боку православного населення. До того 
ж у шкільному курсі “Мій світ і я” Церква Об’єднання описана як 
одна з провідних релігій світу, віровчення якої є кінцевим одкровен-
ням до якої всі неминуче рано чи пізно повинні прийти. З метою по-
глибленого вивчення матеріалу муніти докладають всіх зусиль для 
відповідної підготовки викладачів. Для цього вони організовують і 
проводять спеціальні семінари в курортних містах світу. В Україні ді-
яльність Церкви Об’єднання розпочиналась з проведення низки семі-
нарів, куди запрошувалися переважно школярі і студентська молодь 
[7, с. 27]. Охочі заповнювали анкету, підписувалися під так званими 
“трьома заборонами” – не палити, не вживати алкоголю й наркотиків, 
не вступати у статеві стосунки. 

Крім вищезазначених форм релігійної освіти, в антитринітариз-
мі існують і інші специфічні форми релігійної діяльності. Основою 
Церкви саєнтології є навчання і проведення одітінгу різних рівнів [8, 
с. 29]. Вони є підґрунтям осягнення вищих рівнів духовної свідомості 
і здібностей. “Записи” реактивного розуму під час емоційного і фі-
зичного болю Хаббард назвав “енграмами”. До речі, таке пояснення 
життя і роботи розуму близьке до сінто: згідно з цим вченням, весь 
життєвий досвід людини записується у пам’ять, що схожа на фільм, 
кожен кадр якого відповідає певній події в житті людини. Тому в ре-
лігійних практиках сінто людина під керівництвом вчителя розмірко-
вує про те, що вона пережила у дитинстві чи навіть у своїх попередніх 
життях [9, с. 40]. Метою такої техніки є стимуляція активного сприй-
няття адептам свого теперішнього життя, того шляху, яким іде за-
раз. Щось подібне відбувається і в християнській сповіді: людина теж 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 263

звертається до минулого досвіду і робить його переоцінку з позицій 
віровчення. Отже, розробка реальної практичної техніки самовдоско-
налення людини – одітінгу – є, на думку саєнтологів, найціннішим 
досягненням цієї релігії [10, с. 81-82]. 

Таким чином, ми можемо говорити про релігійну практику, яка 
основана на прагматично-раціональному ґрунті західного (американ-
ського) типу пошуку таких рецептів самовдосконалення людини, від 
яких у кінцевому рахунку залежить вдосконалення реальності. Сама 
потреба пошуку таких рецептів виникла в епоху постмодерну, коли 
традиційні світоглядні парадигми, зокрема домінуюча у західному 
суспільстві (християнська), переживають кризу. Ця криза полягає, 
перш за все, у вимиванні концептуального ядра християнства (ніве-
ляції його базових причинних смислів) [8, с. 36]. Нині християнство 
вже не виглядає істинною чи конечною реальністю. І від цієї вже сум-
нівної концептуальної основи й відмовляються новостворювані аль-
тернативні світоглядні теорії. 

Очевидним є також прагнення багатьох церков до відповідності 
своїх теологічних систем тому рівневі, який набуто в інших конфе-
сіях. Для антитринітаризму це завдання вирішується під знаком його 
духовного відродження і церковного утвердження, тобто витворення 
відповідної теоретичної бази є вкрай важливим. Крім того, що бого-
словський набуток вітчизняного антитринітаризму, через його трива-
лу ізоляцію від зарубіжних релігійно-наукових центрів, неодноразову 
еволюцію його ідейних засад, є досить скромним. Дається взнаки і 
слабкість в Україні течій, які накопичили основний філософсько-тео-
логічний потенціал світового антитринітаризму. 

Отже, коли антитринітарії говорять про свою суспільну місію, 
вони мають на увазі служіння людям в ім’я Господа. Тому бачать її 
у філантропії, релігійному вихованні, розвитку культури й освіти, 
сумлінній праці та виконанні громадянського обов’язку, піднесен-
ні морального та фізичного здоров’я людини і суспільства. Усе, що 
не відповідає їхнім ідеалам, вони відкидають. При цьому церковне 
життя, в якому вони втілюють своє етичне кредо і яким показують 
приклад іншим, становить квінтесенцію їх суспільної місії. Крім того, 
для багатьох антитринітаріїв громада уособлює, а часом просто за-
мінює громадську, політичну, культурну діяльність. Наприклад, свід-
ки Єгови зазначають, що громада повністю задовольняє їх потреби 
у громадсько-політичній діяльності, оскільки “сьогодні віруючі не 
повинні говорити іншим, яку позицію вони повинні займати в таких 
питаннях у зв’язку зі своїм нейтралітетом” [5, с. 104]. 



Наукові записки264

Моральним обов’язком антитринітарії, як і протестанти, вважають 
трудову діяльність. Вимога сумлінної праці – центральний елемент 
трудової етики, яку поділяють всі течії. Ця концепція спрямована на 
утвердження етичного розуміння праці, постійне вдосконалення про-
фесійної майстерності, самореалізації особи у творчості та досягненні 
соціального статусу. Така мотивація робить трудову діяльність скла-
довим елементом суспільної діяльності, а остання оцінюється крізь 
призму етичних пріоритетів. Наприклад, на відміну від багатьох ін-
ших новітніх релігійних рухів і організацій, які зосереджуються на 
людях, що повністю не реалізувалися в житті, вчення Хаббарда спря-
моване на успішних, звертається до тих, які прагнуть або стати більш 
успішними, або ж подолати тимчасові складнощі, які їм у цьому за-
важають [8, с. 48]. Нове вчення не поривало із суспільством, не оголо-
шувало світ безнадійно зіпсованим і обіцяло не лише трансцендентні, 
але й винагороди в земному житті людини. Відповідно, новітня стра-
тегія швидко привабила значну кількість нових членів. 

Важливою формою участі в суспільному житті антитринітарії вва-
жають соціальне служіння, розглядаючи його як реалізацію практич-
ної діяльності, свідчення осмисленості свого земного призначення і 
своєрідне надолуження ними свого ще не реалізованого соціально-
етичного потенціалу. Попри заборону благодійництва за умов радян-
ського режиму, його завжди здійснювали серед одновірців. Тепер 
філантропію спрямовують, насамперед, на нерелігійне середовище, 
тісно поєднуючи її з проповідуванням основ віровчення. 

Головний об’єкт філантропії – люди, які потребують невідклад-
ної допомоги, передусім моральної. Звичайно, антитринітарії не уни-
кають і матеріальної філантропії, наприклад, жертвують на користь 
інвалідів, пенсіонерів, малозабезпечених, тих, хто постраждав внаслі-
док стихійного лиха. Проте основним є практична участь віруючого 
в житті конкретної людини. Допомога людям, які цього потребують, 
глибоко увійшла в життя усіх антитринітарних спільнот України. У 
великих спільнотах цю ділянку очолюють місії та відділи милосер-
дя [11]. Вагому ділянку становить також робота серед засуджених у 
місцях позбавлення волі, людей з наркотичною залежністю, психічно 
хворих. У колоніях і в’язницях працюють проповідники, члени то-
вариства громад. У багатьох з них створено пункти виховної роботи 
серед в’язнів. На потреби нужденних і постраждалих від стихійного 
лиха відгукується Церква Ісуса Христа Святих останніх днів. Через 
гуманітарні проекти мормони приходять у місця, де допомога осо-
бливо потрібна [12, с. 3]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 265

Особливі зусилля свідки Єгови докладають у роботі з людьми, які 
не чують. Щоб знайомити їх з Біблією, свідки Єгови ставляться до 
них як до іншомовної групи населення нашої країни: вивчають мову 
жестів, щоб допомагати таким людям. В Україні діють 5 повноцін-
них зборів мовою жестів – в Києві, Львові, Харкові, Одесі та Вінниці. 
Богослужіння в цих релігійних громадах проводяться тільки мовою 
жестів. Крім того, свідки Єгови швидко реагують на стихійні лиха, 
надаючи різного роду гуманітарну допомогу потерпілим [13, с. 50]. 
Церква саєнтології створює міжнародні громадські організації, які ви-
користовують технології Хаббарда: Асоціація для покращення життя 
і освіти (ABLE), Асоціація “Нарконон”, “Кримінон”, Всесвітній ін-
ститут саєнтологічних підприємств (WISE), Фонд “Дорога до щастя” 
тощо. У 1993  р. Міжнародна церква саєнтології запровадила свою 
просвітительську ініціативу під назвою “Компанія громадського на-
гляду проти наркотиків”. 

Чітко мотивоване суспільне кредо визначає своєрідне ставлення 
антитринітаріїв до політики. Проблема “політика і церква” вирішуєть-
ся ними здебільшого у ключі нейтралітету. Однак на практиці дотри-
мувати чистоти цього принципу завжди було складно й у антитрині-
тарному середовищі досить часто виникали різні, часом протилежні 
тенденції у підході до зазначеної проблеми. Цю ситуацію спостеріга-
ємо і сьогодні, хоча той факт, що конфесія не може бути цілком ней-
тральною у політичному житті, більшість віруючих не піддає сумніву. 

На тлі тенденції до політизації, що все більше виявляється у діяль-
ності історичних церков України, орієнтація антитринітаріїв на по-
літичний нейтралітет виглядає досить зваженою. При цьому в цих те-
чіях аполітизм обґрунтовується не лише традиціями священних книг, 
а й доктринальними засадами. Така позиція, з одного боку, сприяє 
вільному політичному визначенню особи, а з іншого – підкреслюєть-
ся, що церква покликана виконувати інші функції. Політика сприй-
мається як така, що відволікає віруючого від його служіння, а церкву 
– від її місії. Це видно в позиції свідків Єгови, які вважають “політи-
ку складовою частиною світу, що принесла народам Землі незлічимі 
страждання” [14, с. 43]. Тому вони відкрито і недвозначно заявляють 
про свою аполітичність, стверджуючи, що саме невтручання в політи-
ку відрізняє їхню конфесію від історичного християнства – релігійної 
домінанти так званого “християнського світу”. Однак, за віровченням 
конфесії, незважаючи на свою позицію, віруючі повинні бути зако-
нослухняними громадянами, підкоряючись владі в усіх питаннях, які 
не зачіпають їхнє право на свободу віросповідання [15, с. 411]. 



Наукові записки266

З огляду на зазначене, певну цікавість викликає проблема націо-
нальної ідентифікації вітчизняного антитринітаризму. По суті, він ні-
коли не стояв осторонь національного життя, хоч і раніше, і сьогодні 
чимало дослідників і політиків змальовують конфесію у негативно-
космополітичному забарвленні. Так, переконання в тому, що свідки 
Єгови є “шкідниками нації”, перегукується з радянським штампом 
“антидержавницька агітація”. Тому, звинувачуючи свідків у шкідни-
цтві, знову повертає цей процес до методів тоталітарної влади. Як за-
значає один із релігієзнавців, “імідж, накладений на цю організацію 
комуністично-тоталітарною пропагандою, міцно тримається в сус-
пільній свідомості і на буденному рівні” [15, с. 413]. 

Однак історично не претендуючи на роль національної церкви, 
виразника національно-визвольних процесів в Україні, антитриніта-
ризм бачив і бачить себе тут переважно в культурній, а не політичній 
площині. Крім того, пов’язує свій ідеал з національним, місію благо-
вісті – з духовним піднесенням України. Особливо виразну позицію у 
цьому питанні демонструють свідки Єгови. Про це яскраво свідчать 
публікації в журналах “Вартова Башта” і “Пробудись!”, які приваблю-
ють своєю установкою на настановою, поліфонічне світосприйняття, 
орієнтують на загальнолюдські та суспільні справи. Останнім часом 
все частіше у бруклінській літературі акцентується увага на необхід-
ності плекання національної самоповаги як “здорового і морального 
почуття”, “оскільки в тому, щоб гордитися своїм народом, своєю мо-
вою і своєю батьківщиною чогось хибного, з точки зору Біблії немає” 
[16, с. 25]. Постійно публікуються матеріали про позитивне ставлення 
до освіти, культури, національних традицій, про гармонійне вихован-
ня підростаючого покоління і необхідність його активного входження 
в соціум. Особливістю церкви саєнтології є можливість її прихожан 
не відмовлятися від інших релігійних вірувань і переконань при при-
йняті саєнтології. Вона всіляко пропагує повагу своїх вірних до тих 
правопорядків, які існують у цій країні [10, с. 572]. Ефективним за-
собом мінімізації та цілковитого викорінення всіх форм нетерпимо-
го ставлення до віруючих інших віросповідань саєнтологи вважають 
постійну освітню і виховну роботу, підвищення ролі засобів масової 
інформації у вихованні в людей терпимості замість ворожнечі. 

Водночас, ця проблема має інший бік медалі, адже її розуміння у 
антитринітаризмі також визнається новозавітним принципом. Це не 
означає, що йому чужі його коріння, культура, традиції, але в його 
ідеологічній школі національного життя суспільне, культурне, по-
літичне, професійне, навіть сімейне та особисте підпорядковані ре-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 267

лігійному. А ось для збагачення і максимально повного розкриття 
останнього йому потрібні культура і традиції, національне і політич-
не життя, професійний успіх і особисте щастя. Натомість історична 
специфіка вітчизняного антитринітаризму, який упродовж століть 
функціонував у структурі інших держав і був сформований як між-
національне середовище, суттєво позбавила його оригінального на-
ціонального обличчя. 

Сьогодні антитринітарні церкви в Україні прагнуть набути його 
шляхом включення національних традицій в обрядову практику і 
релігійні свята, повсюдне відновлення української мови у проповід-
ництві, зміст видань – українознавчим. Релігійна література в духов
ному житті кожної громади відіграє важливу роль. Майже кожне бо-
гослужіння громад не обходиться без використання або цитування 
біблійних публікацій. Такого особливого ставлення до періодичних 
релігійних громад, як у свідків Єгови не спостерігається в жодній ан-
титринітарій чи протестантській конфесії. З кожним роком переклад-
на діяльність свідків розширюється все більше. Наприклад, у 1985 р. 
журнал “Вартова Башта” видавався одночасно на 23 мовах, що було 
значним досягненням того часу. Сьогодні кожний випуск журналу 
видається одночасно на 176 мовах [17, с. 24]. Завдяки цьому читачі у 
всьому світі мають можливість вивчати той самий матеріал. 

Неоднозначне ставлення антитринітаріїв і до культури. З одного 
боку, вони не уявляють себе поза нею і прагнуть участі у багатьох 
культурних подіях як у середині, так і за межами церков. Високий 
культурний рівень становить невід’ємну рису етичного образу вірую-
чого, що відповідає християнському етосу. Адже великого значення 
антитринітарії надають створенню здорової родини, оскільки “сім’я 
є основною одиницею людського суспільства. Чоловік і дружина мо-
жуть втішатися в ній цінним спілкуванням, а діти можуть мати охо-
рону й готуватися до дорослого життя… завдяки доброму вихованню 
розвивається життєрадісне сприйняття світу, і вони стають корисни-
ми для суспільства…” [14, с. 134]. З іншого боку, ставлення до куль-
тури може бути в антитринітаризмі і негативним, якщо вона не відпо-
відає його етичному кредо. У власному культурному житті більшість 
течій виявляють вибірковий підхід: приймають те, що сформовано у 
контексті християнських традицій і зорієнтовано на їх розвиток (літе-
ратура, архітектура, театр). 

Обережніше оцінюють антитринітарії елементи секулярної куль-
тури, цінність яких, з точки зору християнської моралі, є сумнівною 
(кіно, естрада, різноманітні шоу). Прояви масової культури, які здатні 



Наукові записки268

похитнути етичні принципи, викликають гостро негативну реакцію 
[18, с. 253]. Заперечення з боку антитринітаріїв викликає рок-музика, 
“яка напряму зв’язана з сатанізмом”; реклама, яка популяризує тю-
тюн і спиртні напої; різноманітні конкурси краси, де “принижують 
гідність жінок”; виготовлення й поширення відео та друкованої по-
рнопродукції, яка “нищить і розбещує молодь”; виступи псевдоці-
лителів, чаклунів, екстрасенсів тощо. Керівництво антитринітарних 
церков неодноразово відкрито виступало з офіційними заявами щодо 
заборони подібних акцій і пропаганди. 

Ці негативні явища розглядаються як свідчення духовного за-
непаду суспільства, що вимагає від церкви активної соціо-етичної 
позиції. Тому не випадково в релігійній літературі, у проповідях 
по-сучасному, цивілізовано, навіть по-науковому обговорюються 
проблеми сім’ї та здорового способу життя. Актуальними темами 
стали боротьба з наркоманією, алкоголізмом, аморальністю, СНІДом, 
дослідження глобальних проблем сучасності [15, с. 416]. Все це дру-
кується і подається літературною українською мовою. 

Сучасний стан антитринітарної конфесії розширює сфери суспіль-
ної присутності, збільшує кількість неофітів і прозелітів, особливо 
молодих, соціально активних людей, позитивні внутрішні процеси, 
розгортання видавничої справи, мережі освітніх закладів, піднесен-
ня інтелектуального рівня віруючих. Усе це пожвавлює процес оцер-
ковлення вітчизняного антитринітаризму. Останнє сприяє зміцненню 
його суспільної позиції, відновленню і збагаченню набутого духовно-
го потенціалу, збільшенню внутрішніх резервів пропагандистської та 
євангелізаційної практики, подальшій інтенсифікації та урізноманіт-
ненню культово-общинного життя, релігійно-пізнавальної активності 
віруючих. Антитринітаризм демонструє не лише приклад осмислено-
го, мотивованого євангельським ідеалом і власними догматичними 
концептами вписування у нові реалії суспільного, політичного, куль-
турного, міжконфесійного життя, а й безперечну зацікавленість у 
їхньому розгортанні й утвердженні як визначального чинника своєї 
подальшої еволюції. Адже, по суті, на початку ХХІ ст. антитриніта-
ризм отримав в Україні сприятливі можливості для розвитку. Йдеться 
про поступову, хоча й укладену багатьма чинниками, еволюцію самої 
України у напрямі економічної, політичної та духовної свободи. Пе-
ребуваючи в умовах вимушеного відлучення з багатьох сфер буття, 
вітчизняний антитринітаризм накопичив чималий досвід адаптації до 
чужорідної системи, відкритої чи прихованої ідеологічної опозиції. 
Сьогодні це допомагає конфесії переходити до нових реалій без осо-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 269

бливого драматизму, внутрішніх розколів, спалахів міжконфесійних 
непорозумінь у суспільному середовищі. Сучасний стан антитрині-
таризму засвідчив суттєвий потенціал його подальшої інтеграції у 
духовні й конфесійні реалії України. Сьогодні він спрямований на 
розширення своїх позакультових пріоритетів. У суспільному жит-
ті ними є євангелізація, філантропія, просвітництво; політичному – 
прагнення свободи совісті та співпраця з урядовими і громадськими 
інституціями; культурному – сприяння духовному оздоровленню 
суспільства, розвитку національної культури; релігійному – активне 
церковне життя. 

Література:
1. Закович М. Релігійна та релігієзнавча освіта // Історія релігії в  

Україні. – Т. 10: Релігія і Церква років незалежності України / За ред.  
А. Колодного. – Київ-Дрогобич: Коло, 2003. – С. 344-354. 

2. Смолінська О. Релігійне виховання: теоретичні аспекти // Історія ре-
лігій в Україні. Науковий щорічник. – Книга ІІ. – Львів: “Логос”, 2004. – 
168-173. 

3. Православні духовні цінності і сучасність: Матеріали Міжнародної 
науково-практичної конференції. Київ, 21 березня 2003 р. – К. : МАУП, 
2003. – 324 с. 

4. Дворкин А. Сектоведение. Тоталитарные секты. Опыт системати
ческого исследования / Александр Леонидович Дворкин – Изд. 3-е. – Ниж-
ний Новгород: Изд-во братства во имя св. князя Олександра Невського, 
2002. – 554 с. 

5. Бережко К. Історія Свідків Єгови в Україні. Житомирщина: монографія 
/ Костянтин Бережко. – Житомир: Вид-во ЖДУ ім. І. Франка, 2005. – 188 с. 

6. Мой мир и я. Путь любви: Пособия для учителя / М. Станеки-Козвос-
ки, Д. Фелленц-Усами, У. Хейнс // Под ред. Б. П. Битинаса. – М. : Между-
нар. Фонд Образования, 1994. – 231 с. 

7. Верещагіна Б. Церква Муна: “включене спостереження” // Людина і 
світ. Щомісячний накуво-популярний релігієзнавчий журнал. – № 11-12. – 
1996. – С. 27-31. 

8. Єленський В. Саєнтологія в Україні: віровчення і практика релігійної 
організації “Церква Саєнтології” та відповідність форм і методів її діяль-
ності чинному в Україні законодавству / В. Є. Єленський, О. Н. Саган. –  
К. : РА “Швидкий Рух”, 2004. – 78 с. 

9. Петрик В. Церква саєнтології // Людина і світ. Щомісячний накуво-
популярний релігієзнавчий журнал. – № 4. – 2000. – С. 39-44. 

10. Что такое саентология?: всесторонний справочник по самой быстро
растущей религии в мире: Основано на работах Л. Рона Хаббарда / Хаббард 
Л. Рон. – [2-е изд. ]. – [Б. м. ]: NEW ERA, 1998. – 1007 с. 



Наукові записки270

11. Інформаційний звіт Державного комітету України у справах націо-
нальностей та релігій “Про стан і тенденції розвитку релігійної ситуації та 
державно-конфесійних відносин в Україні” за 2008 рік [Електронний ре-
сурс]. – Режим доступу: http://www. scnm. gov. ua/control/uk/publish/article

12. Малонос С. Додаток. Новини з України. Реалізовано ще один гумані-
тарний проект // Ліягона. Церква Ісуса Христа святих останніх днів. 2010, 
лютий. – С. Н3-Н4. 

13. Свідки Єгови – неупереджений погляд // Людина і світ. Щомісячний 
накуво-популярний релігієзнавчий журнал. – № 3. – 2000. – С. 48-50. 

14. Знання, яке веде до вічного життя. – Зальтерс: Товариство Вартової 
Башти, Біблії і брошур, 1995. – 191 с. 

15. Історія релігії в Україні: навчальний посібник / За ред. А. Колодного, 
П. Л. Яроцького; Національна академія наук України, Інститут філософії 
імені Г. С. Сковороди. – К. : Знання, 1999. – 735 с. 

16. Пробудись! – Бруклин, Нью-Йорк, США. – 1998, февраль. – С. 25. 
17. Сторожевая Башня возвещает Царство Иеговы. Благая весть на 500 

языках. – Бруклин, Нью-Йорк, США. – 2009, ноябрь. – С. 24-25. 
18. Яроцький П., Решетніков Ю. Інституалізація протестантизму як ви-

хід у світ // Християнство доби постмодерну. Українське релігієзнавство. –  
№ 3. – 2005. – С. 238-261. 

Рецензент: кандидат філософських наук, кафедра філософії 
Житомирського державного університету імені Івана Франка   
І. К. Вітюк



Серія “Філософія”. Випуск 8. 271

УДК: 141. 131

Богдан Завідняк

ТРАНСЦЕНДЕНТНА РЕАЛЬНІСТЬ  
У ФІЛОНА ОЛЕКСАНДРІЙСЬКОГО
У статті розробляється концепція трансцендентності у Фі-

лона Олександрійського через окреслення характеру відношень 
між трансцендентною сферою Бога і духовним світом людини. 
Розкривається роль Філона у творенні ключових тем природної 
теології, таких як докази існування Бога і атрибути Божества. 

Ключові слова: трансцендентальний, трансцендентний, 
трансцендент, контемпляція, міграція, семантика, творення. 

Zavidnyak B. The transcendental reality in works of Philo of 
Alexandria

In this article the conception of transcendental in Philo of Alexandria 
through finding the character of relations between the transcendent 
sphere of God and spiritual world of human being is developed. The 
Philo’s role opens up in creation of the key themes of the naturalistic 
theology, such as proofs of God existence and attributes of God. 

Keywords: transcendental, transcendent, contemplation, 
migration, semantics, creation. 

Завидняк Б. Трансцендентная реальность у Филона Алек-
сандріийского

В исследовании разрабатывается концепция трансцендент-
ности у Филона Александрийского через выяснение характера 
отношений между трансцендентной сферой Бога и духовным 
миром человека. Раскрывается роль Филона в создании ключевых 
тем натуралистической теологии, таких как доказательства 
бытия Божия и атрибуты Бога. 

Ключевые слова: трансцендентальный, трансцендентный, 
трансцендент, контемпляция, миграция, семантика, сотворение. 

Зростання інтересу до філософсько-релігійних студій викликає 
потребу в ознайомленні з фундаментальними джерелами філософ-
ської класики. Одним із таких класичних авторів є Філон Олексан-
дрійський. Без творчого спадку Філона не можна уявити правдивої 
теодицеї, бо саме він звернув увагу на дві її ключові теми: існування 
Бога і його атрибути. 

Відгуки таких науковців, як Гаррі Вольфсон, Жан Даніелу, Ервін 
© Богдан Завідняк, 2011



Наукові записки272

Ґуденаф, Семюел Сендмел, Девід Рунія, Девід Вінстон, Баттіста Мон-
дін, Роберто Радіче, Генрі Чедвік, Джон Діллон, Кеннет Шенк та ін., 
які вже стали класичними, дають змогу самостійно оцінити право-
ту філософсько-богословських поглядів Філона. Російською мовою 
про його спадщину писали В. Іваницький, С. Трубецкой, М. Муре-
тов та ін. У цьому контексті важливим є осмислення співвідношення 
філософської і богословської складової, герменевтики і семантики у 
метафізичному амбієнті Філона Олександрійського. З іншого боку, 
важливим елементом дослідження у природній теології Філона є його 
поділ проблематики Божества на дві частини: дослідження доказів 
існування Бога і його атрибутів. Останнє важливе ще й тому, що за-
пропонований Філоном метод природної теології дав поштовх усім 
важливим теодицейним напрямам, чим сам Філон спричинився до 
побудови християнської філософії. З огляду на важливість філонів-
ського методу, доцільно було провести реконструкцію його поглядів, 
обравши для інтерпретації ділянку трансцендентного у семантичній 
сфері філософсько-богословської творчості Філона. 

Враховуючи ступінь наукової розробленості теми, метою статті 
визначено розкриття філософсько-онтологічного виміру трансцен-
дентного в семантичному просторі Філона Олександрійського. Стат-
тя покликана звернути увагу як на метафізичний вимір трансцендент-
ного Бога у природній теології Філона, так і на онто-етичний вимір 
“трансцендентного” у його антропологічних підходах. 

Тут цитати з Філона у перекладі автора статті подаються за ок-
сфордським десятитомним виданням творів Філона під керівництвом 
Ф. Г. Колсона [1]. У статті використано фрагменти докторської ди
сертації автора, що була захищена в 2001 р. в Папському університеті 
Урбаніана в Римі [13]. 

На побудову обґрунтувань Філона Олександрійського відчутний 
вплив справили платонівські докази існування Бога. Як відомо, Пла-
тон ввів слово “Теос”, вжив слово “Отець”, засвідчуючи ним постать 
Бога стосовно до світу, якого розглядає як “Сина”. Тут виразно про-
стежується пантеїстичний підхід до трактування божества. Проте це 
окрема тема, і ми її тут не торкаємось. Крім того, у Філона моноте-
їстичний погляд, націлений на сферу трансцендентного Бога. Транс-
цендентний Бог цілковито незбагненний, послуговується у своїх діях 
низкою посередників (Логос, Пневма, Софія, Ідеї, Сили тощо). Посе-
редники введені для того, щоб усунути будь-яку спробу звинуватити 
Бога у творенні зла. Теми відношення Бога до зла у цій розвідці ми теж 
не порушуємо, з огляду на її винятковий характер у природній теології 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 273

олександрійської думки. Отож, у трактаті Філона “Про особливі зако-
ни” знаходимо доказ, що ґрунтується на порядку космосу і відповідає 
думці Платона: “У розмислах про Бога розум філософа одразу стика-
ється з двома найголовнішими питаннями: по-перше, чи загалом існує 
Божество (причиною сумніву тут може бути поширене безбожництво, 
найбільше з лих); по-друге, що таке Божество за сутністю? Відпові-
сти на перше питання не складно, а ось на друге – не просто важко, а 
майже таки неможливо. Проте слід розглянути обидва питання. Перш 
за все, творіння завжди наділені властивістю вказувати на творця. Хіба 
хто-небудь, побачивши статую чи картину, не звернеться думкою до 
скульптора або художника? Хіба, бачивши одяг, судно або дім, не по-
думає про шевця, суднобудівельника або зодчого?” (Spec. I, 6, 33-35). 

З огляду на наведене вище міркування Філона, бачиться залеж-
ність цього мислителя від теоретизування Платона чи неоплатоніків. 
Але це зовсім не значить, що Філон належав до неоплатоніків, чи ме-
діоплатоніків, у яких характерною рисою вчення було обґрунтування 
існування Монади та Єдиного Бога. У своїх вишуканих теоретизу-
ваннях він з однаковим успіхом послуговується висновками Анакси-
мандра, Геракліта, Ксенофана, піфагорейців, стоїків. Відомо, що його 
життя припало на період медіоплатонізму та на Різдво Ісуса з Наза-
рету. Жив і навчав мислитель у Єгипті, в Олександрії. На той час цей 
поліс славився як духовний центр, де жила і творила спільнота зеллі-
нізованих юдеїв, яким випала відповідальна місія зблизити віру їхніх 
батьків з філософією еллінів. 

Що ж нового у тлумаченні світу ідей міг запропонувати Філон? 
Спершу, він вбачає в Мойсеєві найбільшого мудреця і філософа, 

який задовго до греків пізнав Істину. Йому він присвятив окрему пра-
цю “Життя Мойсея. Тоді, виношує у своєму серці віру в Бога єдиного 
і одиноко істинного, живого і особового. Але є ще одна прикмета, якої 
не знали греки про Бога. Цей Бог абсолютно трансцендентний по від-
ношенню до космосу, Бог Книги Виходу (3, 14) грецького тексту Сеп-
туаґінти. Він є недосяжний для розуму, найкращий, найдосконаліший, 
і звісно ж, згідно П’ятикнижжя, – Творець світу, але й світу Ідей, які 
Від Нього сотворені; як і Мислячий Дух, Софія, Логос і Сили Божі. 
Щоправда, Філон не вважає, що Бог таки все сотворив сам, оскільки 
Він є тільки справжньою причиною Добра, тож не несе відповідаль-
ності за зло. Адже Істинний Бог у концепції Філона є “Сущим Богом” 
Книги Буття. Слід враховувати в акті сотворення дію посередників, 
на котрих припадає функція оформлення матерії, адже, згідно анти-
чної парадигми, якій залишається вірний мислитель, Бог не виступає її 



Наукові записки274

творцем. Філон навчав, що Бог творить тільки ангелів і людські душі, 
сама ж матерія є несотворена, тобто вічна. Платон відводив Деміурґові 
функцію оформлення матерії, а Аристотель, з метою зберегти боже-
ственну трансценденцію, відмовився припустити феномен сотворення. 
Тож Бог і матерія залишалися найвищими началами реальності, згідно 
Аристотеля, до яких Платон приєднував ще світ ідей “Гіперуранія”. 

Щоправда між науковцями немає згоди в цьому питанні. Одні вва-
жають, що Бог таки створив невпорядковану матерію, яку згодом впо-
рядкував (Г. Вольфсон. Другий том твору Вольфсона присвячено до-
казам існування Бога у Філона, серед яких виділяється містичний доказ 
від “чіткого бачення” Божества [12, т. 2, с. 83]. Цей доказ, на думку 
Вольфсона [12, c. 306-310], ляже в основу онтологічного аргумента), 
інші дотримуються думки, що Бог від вічності її впорядкував і вона є 
побічним витвором Його творительного задуму (Д. Вінстон, Г. Стер-
лінґ) [10, c. 10-12; 9, c. 15-41]. Таким чином, виходить, що світ існує 
вічно. Роберто Радіче схиляється до сумніву коли-небудь розкрити цю 
загадку [6, c. 236]. Тут можна тільки припустити, що оскільки Філон 
мав на меті підкреслювати велич Бога, наділяти Його Всесильністю і 
трансцендентністю, то будь-яка форма творення є під силу Богові. Ви-
діляючи силу божества навіть у Логосі, тим самим Філон припускає, 
що назви “Бог” і “Господь” – це тільки чіткі імена Бога, з якими зна-
йомиться розум людини через світ. Але й ці імена є Божим витвором, і 
не здатні передати всю красу і велич трансцендентного Бога. Ще вище, 
ніж за океаном Ідей і за космосом сил Логосу є незрівнянно віддалені-
ший і осяяний славою Бог Любов, якому під силу абсолютно все. 

Зауважується певна оригінальність у доказі Філона, базованому на 
аналогії між будовою людини і структурою всесвіту, оскільки людина 
окрім тіла має душу, над яким вона панує. Те саме має відбуватися і у 
всесвіті, інакше буде абсурдом те, що “найгарніший, найвеличніший, 
найдосконаліший витвір, якого всі інші речі є тільки частинками – 
був би без господаря” (De Abr. 16, 75). 

Також слід звернути увагу на доказ, що його наводить Філон у тво-
рі “Про провидіння” (І, 25): “Як може хтось бути передбачливим без 
провидіння або розумним без мудрости? Та коли ніхто не в силі бути 
передбачливим або розумним без провидіння і мудрости, то в кожно-
му разі має бути якесь суще, передбачливе і мудре, від якого спочатку 
вони й отримали у посідання ці якости” [10, II, c. 1111]. 

Думку про Бога у Філона слід розглядати у комплексі з темою єд-
нання з Богом і проведення духовного життя. Для цього філософ опе-
рує концепціями “посередника” між Богом і людиною, “перевищен-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 275

ням” (“меторіос”) і “переселенням”. Відомо, що перу Філона належить 
книга “Про споглядальне життя”, в якій, що цікаво, він засвідчив діяль-
ність перших християн у Єгипті. У ній мислитель писав про так званих 
“терапевтів”, тож, євангелист Марко саме в Єгипті розпочавши благо-
вістити Христову Новину небезпідставно наводить слова Ісуса Христа: 
“Лікаря треба не здоровим, а хворим. Я не прийшов кликати праведних, 
а грішних” (Марко 2, 16-17). (Цю думку висунув Евсевій Кесарійський 
у своїй “Церковній історії” на поч. ІV ст. [7, c. 11]). Щире захоплення 
з боку перших християн постаттю та творчістю Філона Олександрій-
ського можна пояснити зусиллям пов’язати Благу Новину Ісуса Христа 
з діяльністю найавторитетніших представників греко-римського світу, 
включно з діячами юдейської спільноти [7, c. 13]. 

Отож у творі “Про втечу” Філон чітко вказує на трансцендента-
лізм Бога:

“Люди обожнюють субстанційну річ позбавлену якості, форми і 
фігури, не знаючи, якою є її дієва причина (...), залишаючись у повно-
му незнанні про Найвище Начало, яке є першим і єдиним, пізнати і 
співжити з яким за будь-яку ціну є життєво необхідно” (De fuga, 8). 

Або ж у трактаті “Про жертвоприношення” читаємо: 
“Дійсно, ми не можемо виготовити скарб в нашій душі, не пере-

рвавши ту фундаментальну підставу, яка виражає цінність Причи-
ни, тобто те, що “Бог не є як людина” (Чис. 23, 19), щоб перевищити 
будь-яке людське зображення” (Sacrif. 94-97). 

Трансцендентність Бога Філон відстоює у низці своїх екзегетичних 
книг. Яких тільки епітетів, метафор, оксюморонів він не вживає, до 
яких лише алегорій та символів не вдається, щоб виразити цю найсиль-
нішу назву з назв Бога. Так, у книзі “Життя Мойсея” Бог промовляє: 
“Перш за все скажи їм, що Я є Той, Хто є, тому що, звернувши увагу на 
відмінність між буттям і небуттям, нехай затямлять, що мене не можна 
назвати жодним ім’ям, а мені належить тільки буття” (Mos. 1, 75). 

В трактаті “Про незмінність Бога” мислитель підкреслює, що ми в 
силі пізнати тільки те, що Бог є, але суть Бога залишається поза сфе-
рою нашого розуміння:

“Дуже важливе зауваження знаходиться у пророків: “Бог не такий 
як людина”, але й не як небеса, чи світ: адже вони є сотвореними 
формами, і постають перед нашими органами чуття, тоді коли Бог 
не пізнається нашим розумом; але це не можна сказати про пізнання 
Його дійсного Буття. Ми схоплюємо Його існування, але поза ним 
більш нічого” (Deus. 62. Порівн. : Praem. 39-40). 

Перу Філона належить окремий трактат “Про Бога”, щоправда, до 



Наукові записки276

нас дійшов тільки фрагмент, і то на вірменській мові. Він містить по-
яснення на 18-й розділ Книги Буття (Втор. 4, 24) [2, c. 187]. 

До цієї ж думки схиляється Філон у книзі “Про нащадків Каїна”:
“[Коли ми говоримо], що Буття можна побачити, то ми вживаємо 

ці слова не в буквальному їхньому значенні, бо це – вживання слів 
у невластивому значенні, за допомогою якого той, хто говорить, по-
силається на кожну з Його сил. Адже Бог насправді не говорить: “Ба-
чите Мене” (бо абсолютно неможливо, щоб Сущий Бог був цілковито 
схоплений розумом створеними сущими), але говорить у книзі Втор. 
32, 39: “Дивіться отже, що я, я – Бог [Бачите, що Я є]” – тобто переко-
найтеся в моєму існуванні. Для людського розуму цілком достатньо 
просунутися [у своєму знанні] до розуміння того, що Причина Всесві-
ту є і існує; скеровувати свої пошуки далі і [намагатися] досліджувати 
[в Бозі] сутність або якість – це немудрість, яка притаманна тільки 
яким-небудь далеким часам” (Poster. 168). 

Абсолютна трансцендентність Бога дає змогу Філонові вважа-
ти, що не варто зближати Бога Творця із сотвореним світом, а слід 
вибудувати ряд могутніх посередників – безплотних сил (на позір 
платонівським ідеям, або формам), на яких припала б дія сотворен-
ня, мовляв, не личить Богові починати світ із впорядкування хаосу  
(Spec. 1. 329). У творі “Про сотворення світу” Філон детальніше пояс-
нює чому необхідні посередники у сотворенні світу, адже тоді зніма-
ється будь-яка відповідальність з боку Бога за проникнення у світ зла  
(див.: Opif. 75). Тож під дієсловом “сотворімо” криються співтворці, 
коли Бог, будучи Володарем всесвіту, наділяє свободою дії саму лю-
дину, яка і є автором свого вибору. 

Тож скрізь у Всесвіті є Божі Сили, дія яких дає змогу визнати Божу 
всюдиприсутність, тоді коли Буття самого Бога не лежить у площині 
світу. Таким чином, Філон виключає будь-яку форму пантеїзму. 

Існує чимало цікавих міркувань, якими Філон збагатив і прикра-
сив світ еллінсько-юдейської філософії. Ось ще один яскравий тому 
приклад із теодицейної тематики:

“Мудрець завжди прагне бачити Правителя Всесвіту; кожного 
разу, коли він проходить стежкою, яка звивається через знання і му-
дрість, він насамперед стикається з божественними словами, коло 
яких спершу перепочиває, але пройти залишок шляху він, хоч і мав 
намір, все ж більше не наважується. Річ у тім, що очі ума його від-
крились, і він цілком виразно бачить, що женеться за здобиччю, яку 
важко впіймати – бо вона постійно вислизає від своїх переслідувачів, 
завжди віддалена від них на велику відстань, залишаючи їх завжди 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 277

далеко позаду. Звісно, він справедливо вважає, що всі найшвидкіші 
під небом речі у порівнянні з рухом Сонця, Місяця та інших небесних 
тіл виявилися б нерухомими. Однак все небо створене Богом, а Тво-
рительне Начало завжди знаходиться попереду речі, яку сотворено; 
звідси необхідно випливає, що не тільки всі інші відомі нам предме-
ти, але навіть те, що перевищує своєю швидкістю все, яким є наш ро-
зум, то й він відстав би від сприйняття першопричини на нескінченну 
віддаль. Але небесні тіла, проходячи повз рухомі предмети, самі теж 
перебувають в русі, а Бог – що несподіване – випереджує все, сам 
будучи нерухомим” (Poster. 18). 

Слід зауважити, що в цьому уривку Філон, приводячи думку Арис-
тотеля про Нерухомий Першорушій, приділяє багато уваги тому, 
який вплив сповнює ця Першопричина на Всесвіт. Бог діє у всій со-
твореній природі, а Його нерухомість розуміється Філоном як най-
досконаліша і найшвидша форма руху. На трансцендентному рівні 
Бог залишається віддалений від світу людського буття, і в той сам 
час – знаходиться дуже близько до людини. Він як Першопричина є 
поза часом, будучи творцем самого часу. Для Філона, як для всього 
мислительного світу Давньої Греції, час пов’язаний з рухом небесних 
тіл. Час став існувати відколи всесвіт почав рухатися, але не слід при-
пускати його вічне існування, оскільки тоді мав би існувати якийсь 
“першопочаток” руху, ще до існування цього самого руху. 

На думку дослідників творчості Філона, філософ першим став вжи-
вати стосовно до Бога апофатично-містичні поняття: “неіменований” 
(akatonomastos), “невимовний” (arrhētos), “незбагненний” (kata pasas 
ideas akatalēptou) тощо (див.: Somn. 1. 67). Так вважає, зокрема, Кеннет 
Шенк, висуваючи припущення, що автором ідеї створення апофатично-
го богослов’я все ж був невідомий попередник Філона [2, c. 99]. Баттіс-
та Мондін [4, c. 434] після того як перерахував і коротко проаналізував 
атрибути Бога (єдність, простір, безтілесність, досконалість і непороч-
ність, самодостатність, трансцендентність, незмінність, всемогутність, 
вічність, благо і провидіння), розвинув тематику непізнавальності Бога, 
в якій деякі суперечливі елементи можуть бути обґрунтовані шляхом 
розрізнення Філоном “акту вираження Бога” від “акту пізнання його 
різноманітних атрибутів”. Все ж мислитель, вважає Мондін, наводячи 
таке розрізнення, дає привід зруйнувати атрибут Божої єдності. 

На думку Мондіна, з точки зору онтології, трансцендентність мала 
б розглядатись як “найвищий принцип”, тоді коли є дискутивною по-
зиція щодо того, яким мало б виглядати гносеологічне начало, тобто 
поняття, від якого відштовхувався Філон. Натомість слушною є по-



Наукові записки278

зиція Роберто Радіче, коли він зауважує: “Справді, для Олександрійця: 
одна річ – ототожнювати Бога з Буттям, про що говорить Об’явлення, 
а друга – розглядати Бога як Причину, згідно з раціональним обґрун-
туванням, яке є найбільшим здобутком Філона (порівн.: Poster. 168). 
Більше того, трансцендентність не є у Філона властиво поняттям, а 
одним семантичним цілим якому присвячено численні теми, як біблій-
ного, так і філософського характеру, і до яких можна прийти різнома-
нітними шляхами, та вирушати від них у різних напрямах” [6, c. 466]. 

Бог розглядається не тільки як онтологічне начало, а й як етичне. 
Він виступає як трансцендентна норма людської дії. Оскільки Бог є 
Найвище Благо, то є об’єктом любови; оскільки Господь і Цар карає 
тих, хто чинить насправедливо (порівн.: Deus. 63 ss.); у обох випадках 
Він діє так, щоб направити людину на праведний шлях. 

Трансцендентність є вибором, на чому спиняється Філон у біблій-
ній книзі “Второзаконня”: “вибирай життя” (Втор. 30, 15-19). У Філо-
на зауважується тісний зв’язок між молитвою і спогляданням (Чис. 
6, 5). Тільки Бог веде рефлексивне життя, тому що його задум і мис-
лення є незмінними. Наша воля є мінливою; а тому, можна дійти ви-
сновку, що людина, по суті, в цьому значенні не веде рефлексивного 
життя. Тож Філон доходить висновку, що розумовий шлях є альтер-
нативою до рефлексивного. 

У книзі “Бог” (Deus. 49 фрагм.) підтверджується зв’язок між реф-
лексивним життям і незмінністю Бога, і Філон приходить до того, що 
предметом цієї рефлексії виступає природа, якою Бог наділив людину. 
Врешті, Бог, і тільки Він один, має змогу перевищити саме мислення, 
тобто переосмислити, оскільки тільки в Ньому мислення знаходить 
свою постійність. Ось мислення, яке триває в часі, згідно з цією кни-
гою: “Бог мислить і думає про нас” не тільки тепер як вперше, а вже 
чимало часу постійно і точно, “відколи сотворив людину””, тобто 
мислить над природою, яку Він надав, сотворивши людину: а Він со-
творив її вільною і незалежною, з тим, щоб вживала свої здібності ді-
яти згідно зі своєю волею і своїм вибором, із цією метою: з тим, щоб, 
маючи знання про добро і зло, могла вона схоплювати поняття того, 
що є морально гарним або потворним, чистим серцем присвячувалась 
міркуванням над справедливістю і несправедливістю і, загалом, над 
тим, що походить від чесноти або пороку, та обравши краще з двох 
речей, вона мала змогу втікати від протилежного” (Deus. 49). 

На думку Йозефа Пашера [5, c. 23], який синтезував маршрут “вте-
чі душі” від емпіричного світу, що слідує царською дорогою: подо-
рож душі здійснюється трьома основними щаблями: чуттєвого світу, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 279

духовного і Божого. Останній щабель визначається як справжній міс-
тичний висновок цього ряду. Втеча душі є чистим містичним описом 
“царської дороги”, путівником душі, що заглиблюється в Бога. Це, 
по суті, образ Бога, що дає змогу стати на “царську дорогу”, тому що 
сама по-собі душа не змогла б Його пізнати. 

Туга за абсолютним Буттям властива тільки філософові (тлумачеві 
природи, який є синонімом філософа), але не є його заслугою. Тут 
зауважується особливість хисту Філона: тобто, що не людина мала 
б здійматися до Бога, а Бог покликає людину, і кожну людину по-
різному, що й розуміється під алегорією Мойсея і Авраама: “Тож, від 
тієї миті, коли неможливо бачити тягу ума в напрямі до Буття, коли 
не завдяки отим самотнім, хто тягнувся до самого Буття – кожний, 
насправді, виразно пізнає тільки те, досвід чого він має – ось Бог ство-
рив очі для тіла, видимі образи невидимого ока, які мають можливість 
скеровуватись в напрямі до етеру” (Plant. 21). 

Прекрасні рядки залишив Філон, зображуючи потяг душі до віч
ності, хоч їх теж можна вважати платонівськими ремінесценціями (з 
діалогів Теетет, 173 Е; Федр, 246; Тімей 91 Е). Так, продовжуючи тему 
книги “Про насадження Ноя”, Філон послуговується платонівським 
образом “крилатої душі”: “І [ці очі душі], кого окриляє величезне ба-
жання з чіткістю споглядати Буття, не тільки линуть до крайніх меж 
етеру, а й також переступають межі цілого космосу і нестримно на-
правляються до Непородженого”, вгору, до Божества. Саме з цього 
приводу Мойсея й було покликано (Лев. 1, 1). 

Мудрець, згідно з Філоном, є переселенцем і подорожнім, що емі-
грував від війни до миру, від “табору” смерти і лихоліть до мирного 
життя (див.: Ebr. 100). У його розпорядженні є тільки розум, завдяки 
якому можливо досягнути Буття Того, Хто насправді є (див. : Ebr. 
106-107). 

Мудрецеві Бог вручив п’ять дарів: а) споглядання безсмертного, б) 
розвиток чеснот, в) пророчу мову, г) чесноту як гармонію між внутріш-
нім і зовнішнім вимірами людини, ґ) дар бути гідним благословення. 

Мудрець – це той, хто потребує у провідники Бога. Коли ж обіцяна 
земля – це мудрість, то її успадковує мудрець. У книзі “Спадкоємець 
божества” (§ 313-316) Філон дає відповідь на питання Аврама про 
спадкоємця. Тож філософ зауважує, що плодом мудрости є “чітке і 
надійне пізнання Божої мудрости”, якою, остаточно виявляється дія 
Божого ума, про що описується в теорії про Логос, що виступає “ді-
лителем” (пор. § 128-283). 

Спадкоємець – це той, хто вміє переступити як за межі світу, так 



Наукові записки280

і перевищити себе самого: “Той, хто є абсолютним буттям, потягає 
вгору до Себе, за посередництвом Істини, що стремить по цій доро-
зі, з тим, щоб можна було пройти по прокладеному шляху навчання: 
таким є спадкоємство” (Ered. 70). Тут Логос виконує посередницьку 
функцію, що дає змогу зауважити відношення між людиною і Богом, 
а, зокрема, пізнати цілковито трансцендентну природу Бога духо-
вним зусиллям людини. Саме тому, що Логос за своєю суттю транс-
цендентний (як стосовно до істини, так і до добра і прекрасного: пор. 
Opif. 8.), що у вузькому значенні залежить від трансцендентного ха-
рактеру Божого Буття, Філон не обґрунтовує внутрішню онтологічну 
структуру Логоса. На це звернув увагу згаданий вище Р. Радіче [6, 
c. 151]. Але цілком зрозуміло, що Логос, згідно з Філоном, є “єдино-
родним Сином Божим”, який є “нашим Богом, Богом недосконалих 
людей”. Саме за посередництвом Божого Слова, Його сили, зверненої 
до світу, ми маємо змогу пізнавати трансцендентного Бога Отця. 

Філонівський спосіб міркування над трансценденцією тісно 
пов’язаний з антропологічним рівнем і торкається екстатичного ща-
бля. У книзі “Спадкоємець” зустрічаємо чотири форми екстазу, тобто 
перевищення себе з метою “уподібнення” до Бога разом з тим, щоб 
пожертвувати себе Богові. Тоді й визнається власна підлеглість і над-
природне багатство Бога. 

Ось ці екстатичні щаблі: перший – симптоматика втрати розуму, 
другий – зустріч з непередбаченим, третій – полягає у спокої розуму 
і останній – виразний стан пророкування. Але найважливішим є той 
вид екстазу, яким був сповнений Аврам, мить відчуття себе знаряд-
дям у Божих руках. І тут необхідною умовою є “трем” розуму, оскіль-
ки божество оселяється в душі праведника. 

“На заході сонця” спадає на Аврама екстатичне почуття; “жах і 
велика темрява налягла на нього” (Бут. 15, 12) і пояснює Філон: “це 
стан душі людини, яка сповнена і натхнена Богом” (Ered. 258), а сон-
це виступає в цій сцені як наш розум. 

Так, дослідник Ф. Кляйн [3, c. 68] зауважив цінність тематики світ-
ла у Філона. З одного боку, світло як природна дійсність, а з іншого – 
як символ метаемпіричного і надприродного явища, тобто як релігій
ний факт. На найнижчому щаблі образ світла викликає асоціацію з 
відношенням між Богом і пізнавальним актом людини. 

На основі цих елементів структура теології і космологія у Філо-
на може формулюватися згідно з термінологією світла відповідно до 
єрархії, яку творить Бог через божественний Логос (модель ноетичного 
світла, що ототожнюється з мудрістю і пневмою): світло сонця і зірок, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 281

природне світло, аж до темряви, коли світло повністю відсутнє. Тут за-
уважується еманаційна схема [3, c. 71], в якій не важко встановити два 
типи світла (божественне і природне). Між ними немає аналогії від-
ношення, а існує тільки реальне відношення, яке зводиться до різних 
рівнів, оскільки кожний тип займає своє місце в цій еманаційній струк-
турі. Тож таке відношення тільки засвідчує той факт, що божественне 
світло має розглядатися як конкретне, але не природне [3, c. 78]. 

На думку Філона, нам не дано посісти розумовий світ, населений 
Ідеями, до того ж підпорядкований Провидінню Бога, а дарована бла-
женна мить переселення за межі земного світу. Втечею від матеріаль-
ного світу до духовного позначене повернення Якова до дому свого 
батька, Ісаака, який втікає від Лавана (Бут. 13, 13). За цими алегорі-
ями криється думка про повернення до Небесного Дому, але не в на-
ступному житті, а вже тепер, завдяки цілковитій посвяті душі Богові. 
Тут топос “метакосмічного місця” епікурейців виразно поступається 
місцем біблійному розумінню трансцендентності Бога. До онтологіч-
ного і гносеологічного рівнів тісно примикає всюдисутність Бога на 
рівні духовному, що пролягає понад розумовою сферою (Пор. Poster. 
17-20). Божество, завдяки інтелективному вираженню, дотичне до 
людини, живе з нею, оскільки “населяє космос”, і, водночас, “живе в 
душі мудрої людини”. Слід зважити на той факт, що в юдаїстичному 
розумінні Бог “проходить проміж людей народу Ізраїля” (Лев. 26, 12). 
Але у Філона не проступає національне поняття, а замінюється воно 
низкою обраних мудреців, у серці яких живе Бог. Для них мир з Богом 
над усе, а “споглядання миру” означає “бачення Бога”, яке чіткіше за 
будь-яку земну річ. Назва Єрусалиму для юдеїв саме це й означає – 
“бачення Бога”. Слово Єрусалим, згідно з етимологією, походить від 
“ieru” (бачитиметe, майб. “ra ah” “бачити”) + shalom (мир), у значенні 
латинського “visio pacis”. Згідно зі Святим Письмом, в одному зна-
ченні містом Божим є весь всесвіт, а в іншому – душа праведника, 
в якій діє Бог так, наче проходить містом (Somn. 248). Так само “Із-
раїль [змінене ім’я Якова] здіймав очі вгору, стежачи за рухом небес; 
він навчився вдивлятись туди, звідки линула “манна” небесна, якою 
є божественний Логос, небесна і незнищима страва душі, яка любить 
споглядання” (Ered. 78. Бут. 32, 29). Тож, там, де є правдивий мир, 
там і є Бог. Мова не йде про політичний мир, перемир’я від війни, що 
дуже далеке від душевного спокою. Без миру в душі немає звільнення 
від земних вихорів, і без нього немає правдивого споглядання. 

Такою була б семантична модель природної теології Філона Олек-
сандрійського, проте для повнішої картини філософської рефлексії 



Наукові записки282

слід враховувати концептуальні здобутки методу алегорії і символу, 
яким мислитель збагатив філософську думку Олександрії. 

Література:
1. Philo on ten volumes (and two supplementary volumes, 1953) / With an 

english Translation by F. H. Colson and G. H. Whitaker, Loeb Classical Library, 
– London; Cambridge (Mass.): Harvard University Press, 1929-1962. 

2. Шенк К. Филон Александрийский. Введение в жизнь и творчество / 
Пер. с англ. С. Бабкиной. – М. : Библейско-богословский институт св. ап. 
Андрея, 2007. – 275 c. 

3. Klein F. N. Die Lichtterminologie bei Philon von Alexandrien und in den 
hermetischen Schriften. Untersuchungen zur Struktur der religiösen Sprache der 
hellenistischen Mystik. – Leiden, 1962. – 232 S. 

4. Mondin B. Esistenza, natura, inconoscibilità e ineffabilità di Dio nel 
pensiero di Filone Alessandrino // SC. – 1967. – Vol. XCV. – P. 423-447. 

5. Pascher J. “H Basilikh Odos”. Der Königsweg zu Wiedergeburt und 
Vergottung bei Philon von Alexandreia. – New York: Johnson Reprint Corp., 
1968. – 280 S. 

6. Radice R. Platonismo e creazionismo in Filone di Alessandria. – Milano, 
1989. – 445 p. 

7. Runia D. T. Filone di Alessandria nella prima letteratura cristiana / A cura 
di Roberto Radice. – Milano: Vita e Pensiero, 1999. – 508 p. 

8. Siegert F. The Philonian Fragment De Deo: First English Translation // 
Studia Philonica Annual. – 1998. – № 10. – P. 1-33 p. 

9. Sterling G. Creatio temporalis, aeterna vel continual An Analysis of the 
Thought of Philo of Alexandria // Studia Philonica Annual. – 1992. – № 4. – P. 15-41. 

10. Stoici antichi. Tutti i frammenti raccolti da Hans von Arnim. Testo  
greco a fronte / Introduzione, traduzione, note e apparati a cura di Roberto 
Radice. – Milano: Rusconi, 1998. – 1666 p. (перевид. : Stoicorum veterum 
fragmenta (SVF), in 3 Bd. / Hg. von H. von Arnim. – Leipzig, 1905; Vol. I: 
Zeno et Zenonis discipuli. – Lipsiae, 1905; Vol. II: Chrysippi fragmenta logica 
et physica. – Lipsiae, 1903; Vol. III: Chrysippi fragmenta moralia. Fragmenta 
successorum Chrysippi. – Lipsiae, 1903). 

11. Winston D. Philo’s Mysticism // Studia Philonica Annual. – 1996. –  
№ 8. – P. 74-82. 

12. Wolfson H. Philo. Foundations of Religious Philosophy in Judaism, 
Christianity and Islam. – Cambridge (Mass.), I947. – Vol. 1-2. – 990 p. 

13. Zavidniak B. Il concetto della trascendenza nel’ambito semantico di 
Filone d’Alessandria, tesi dі dottorato. – Roma: Pontificia Università Urbaniana, 
2001. – 226 p. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, проректор із 
навчально-виховної та наукової роботи Національного університету 
“Острозька академія” П. М. Кралюк



Серія “Філософія”. Випуск 8. 283

УДК 821. 161. 1-94:124. 5

Ярослав Блоха

РЕЛІГІЯ ЯК ОСНОВНА СУСПІЛЬНА ЦІННІСНА 
ОРІЄНТАЦІЯ В МЕМУАРИСТИЦІ В. Г.  КОРОЛЕНКА

У статті розкриваються цінності релігії в радянському сус-
пільстві. На основі аналізу мемуарів відомого письменника, гро-
мадського діяча і правозахисника кінця ХІХ – початку ХХ ст. 
Володимира Галактіоновича Короленка, зокрема його “Листів” 
за 1879-1921 рр. та “Щоденника” за 1917-1921 рр., автор до-
ходить висновку, що саме релігія є однією з основних суспільних 
ціннісних орієнтацій, адже лише справжня релігія – головний 
консолідуючий чинник у суспільстві, а наступ на неї може при-
звести його до морального здичавіння. 

Ключові слова: релігія, віра, цінність, ціннісна орієнтація, 
догматизм. 

Blohah Y Religion as a basic social value orientation in 
memoiristics V. G.  Korolenko

The article exposes the values of religion in Soviet society. On 
the basis of the memoirs of a famous writer, social activist and 
human rights activist of the late XIX – early XX century. Vladimir 
GalaktionovychKorolenko, including his “Letters” for 1879-1921 
biennium and “Diary” for the 1917-1921 biennium, the author 
concludes that this religion is a fundamental social values, as only 
true religion – the main factor in consolidating society, and the attack 
on it could lead him to moral savagery. 

Key words: religion, faith, value, value orientation, dogmatism. 
Блоха Я. Религия как основная общественная ценностная 

ориентация в мемуаристике В. Г. Короленко. 
В статье раскрываются ценности религии в советском об-

ществе. На основе анализа мемуаров известного писателя, об-
щественного деятеля и правозащитника конца XIX – начала 
ХХ в. Владимира Галактионовича Короленко, в частности его 
“Писем” за 1879-1921 гг. и “Дневника” за 1917-1921 гг., автор 
делает вывод, что именно религия является одной из основных 
общественных ценностных ориентаций, ведь только настоящая 
религия – главный консолидирующий фактор в обществе, а на-
ступление на нее может привести его к моральному одичанию. 

Ключевые слова: религия, вера, ценность, ценностная ориен-
тация, догматизм. 

© Ярослав Блоха, 2011



Наукові записки284

Релігія була й залишається важливим чинником у розвитку будь-
якої цивілізації. Її місце в житті того чи іншого соціуму визначається 
різними обставинами: рівнем розвитку суспільства, суспільної свідо-
мості, культури, традиціями, впливом сусідніх держав. 

У сучасному світі роль релігії та її цінність у кожному окремому 
суспільстві досить значна, хоча потрібно мати на увазі, що багато що 
залежить від змоги тієї чи іншої релігії адаптуватись до сучасних реа
лій у швидкоплинному сучасному світі. 

Дослідженням питання про вплив релігійного чинника на суспіль-
ство та цінність релігії займався практично кожен з відомих істори-
ків, філософів та політичних діячів, не оминув своєю увагою це пи-
тання й відомий письменник, громадський діяч і правозахисник кінця  
ХІХ – початку ХХ ст. Володимир Галактіонович Короленко, який 
виклав свої погляди з цього питання у “Листах” за 1879-1921 рр. та 
“Щоденнику” за 1917-1921 рр. 

Метою статті є характеристика релігії як основної ціннісної орієн-
тації російського (радянського) суспільства на основі аналізу мемуа-
рів Володимира Галактіоновича Короленка, зокрема його “Листів” та 
“Щоденника” за 1879-1921 рр. 

Як стверджує завідувач сектору відділу рукописів Російської дер-
жавної бібліотеки Віктор Іванович Лосєв, Володимир Галактіонович 
Короленко вів щоденники майже все своє активне соціальне і творче 
життя, тому очевидно, саме їх можна вважати віддзеркаленням його 
політичних, філософських і релігійних поглядів. Підтвердженням 
цьому є його власні слова, адресовані російському педагогу, розроб-
нику засад вільного виховання, засновнику “космічної педагогіки”, 
автору однієї з перших у світі “Декларації прав дитини” (1917) Кос-
тянтину Миколайовичу Вентцелю “я б викреслив усе це, якби писав 
для друку” [4]. 

На думку його сучасника Максима Горького: “В. Г. Короленко 
стоїть для мене десь осторонь від усіх, в своїй особливій позиції, зна-
чення якої до цього дня недостатньо оцінене” [2, с.  514]. Так, 5 грудня 
1917 р. у своєму “Щоденнику” Володимир Галактіонович характери-
зує релігію як один із головних консолідуючих факторів російсько-
го суспільства, той скелет, який зможе стати стрижнем, що об’єднає 
його в єдино цілісний організм: “Наша психологія – психологія всіх 
російських людей – це організм без кістяка, м’якотілий і нестійкий. 
Російський народ нібито релігійний. Але тепер релігії ніде не відчува
ється. Ніщо “не гріх”. Це в народі. Те ж і в інтелігенції. <...> Успіх – 
все. У сторону успіху ми сахається, як стадо. <... > Це і є страшне: у 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 285

нас немає віри, стійкої, міцної, святішої над тимчасовими невдачами 
та успіхами. Для нас “немає гріха” в участі в будь-якій неправді, яка 
процвітає в даний час. <... > І тому наша інтелігенція, замість того, 
щоб мужньо і до кінця сказати правду “владиці народу”, коли він 
явно помиляється і дає себе завести на шлях брехні і безчестя, – при-
криває відступ порівняннями та софізмами і змінює істини... [2, с. 48]. 

І скільки таких, які глибоко непереконані, але практично прими-
кають до більшовизму в лавах тієї революційної інтелігенції, яка в 
масі сприяє тепер загибелі Росії, без глибокої віри та захоплення, а 
тільки з малодушності і без захоплення. Можливо, найтиповішою в 
цьому сенсі є “модерністська” фігура більшовицького міністра Луна-
чарського. Він сам закричав від жаху після московського більшовиць-
кого погромного подвигу... Він навіть вийшов зі складу уряду. Але це 
теж було безскелетно. Повернувся знову і потискує руку перебіжчика 
Ясинського і... вкушає з ним “ідоложертовне м’ясо” без подальших 
оглядок у бік совісті, що на мить прокинулася... 

Так, російська душа – якась безскелетна. У душі теж повинен бути 
свій скелет, який не дає їй гнутися при будь-якому тискові, що до-
дає їй стійкості й сили в дії і протидії. Цим скелетом душі має бути 
віра... Або релігійна у прямому сенсі, або “переконана”, але така, за 
яку стоять “навіть до смерті”, яка не піддається софізмам найближчих 
практичних міркувань, що говорить людині своє “non possumus” – “не 
можу”. І не тому не можу, що те чи інше корисне або шкідливе прак-
тично, з точки зору найближчій користі, а тому, що є в мені дещо, що 
не гнеться в цей бік... Щось вище і сильніше цих найближчих мірку-
вань” [2, с. 49]. 

27 травня 1921 року В. Г.  Короленко у своєму щоденнику аналізує 
статтю “Комунізм і релігійні обряди”, опубліковану 15  травня 1921 
року в № 104 газети “Правда”, зазначаючи, що будь-якому суспільству 
необхідна релігія і що “…оголошення рішучої війни релігій з боку ко-
мунізму, це велика помилка. Поверхневий матеріалізм (а з таким тіль-
ки матеріалізмом ми маємо тепер справу) вже тепер виявляє всю свою 
поверховість. Світ, як складений з атомів-цеглинок, які своїми фізич-
ними властивостями визначають світобудову, вже тепер, коли самий 
атом прямує до нескінченності, – відкриває в свою чергу таку ж не-
скінченність для допитливого людського розуму, і всесвіт знову пере-
творюється на таємницю. Це, звичайно, далеко не та містична релігія, 
що допускає чудеса і ворожбу, але все-таки це знову... нескінченність. 
Я колись, років 15 тому, був дуже зайнятий цією таємницею, і мене 
вабили в неї наступні міркування: наука зруйнувала уявлення про 



Наукові записки286

атом-цеглинку і розкриває все більш вчення про атом-нескінченність. 
На цьому ґрунті життя знову постає в якості нескінченних можливос-
тей… Я колись (давно!) розвивав у цьому напрямку цілу струнку тео
рію. Михайловський, вислухавши її, сказав, що все це можливо, але 
його не цікавить. Мик. Фед. Анненський поставився до моєї теорії з 
незвичайною і притому ворожою пристрасністю. Він вже зупинився 
на своєму матеріалізмі і не хотів з нього зрушитися” [2, с. 390]. 

6 листопада 1889 р. у листі до Олександра Капітоновича Малікова 
(член гуртка “ішутинців”, засновник теорії “боголюдства” – Я. Б.) В. 
Г.  Короленко зазначає про необхідність дійсної віри і релігії як таких, 
що зможуть позбавити суспільство будь-яких сумнівів і згуртувати 
його: “Для мене, як і для Вас, – життя видається чимось величезним, 
таємничим і високим, і, щоб відшукати його закони і сенс, моя уява 
поривається за межі, окреслені, з одного боку, народженням, з іншо-
го – смертю. Одним словом – я визнаю начало віри, але я не визнаю і 
ніколи не визнаю догматизму. Якщо є істина у вірі, то для мене істи-
на ця видається вогником, який засвітився в першій грубій релігійній 
думці і потім повинен розгоратися нескінченно, все змінюючи фор-
ми. У релігійної думки, як і у всякої іншої, є постійне вдосконалення і 
для свого відродження віра вимагає сумніву, дослідження і засвоєння 
нового матеріалу, що подається думкою, пізнанням [4]. 

Мені здається, ні, я впевнений, що є часи, коли істинне, боже-
ственне полум’я переноситься з храмів і вівтарів до інших місць, коли 
нещадний скептицизм є першою сходинкою до храму нового неві-
домого бога. Приємно спиратися на сильну руку, простягнуту згори; 
приємно придушити в собі сумніви, погасити вогонь, який спалює 
дитячу віру, – але не в тому призначення людей в перехідні періоди. 
Я поясню цей туман наступним порівнянням. Людина невпинно шу-
кає тепла і світла життя, вищого світу. На бездоріжжі вона зустрічає 
храм. Входить. Їй тепло і світло, вона молиться і довірливо схиля-
ється перед вищою силою. Але ось у неї народжується сумнів. Чи це 
той бог, чи вірно його розуміють у цьому храмі, може бути, це тільки 
спотворення того божественного образу, який вона неясно носить в 
душі. І вона запитує у себе: чи добрий, чи справедливий той, кому 
тут куряться жертви та фіміами. Що ж це? Як розуміти цей сумнів? 
Спокуса диявола чи це божественне начало, світло свідомості, вкла-
деної в душу людини істинним, хоч і невідомим богом? І ось розум 
(і почуття також) говорять людині, що ідея, яка панує в цьому храмі, 
ясний і певний образ цього божества, – у деяких рисах не збігається 
з тим незрозумілим, але високим уявленням, яке з’являється у її душі 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 287

окремими рисами; ці риси: істина, благо, справедливість... Але бог 
цього храму – не благий, не справедливий, він не правдивий (так їй 
здається, і так вона усвідомлює з мукою в душі) [4]. 

Людина віддає перевагу окремим рисам, вічним началам божества 
– певному образу, говорить цьому образу: тебе немає! – і йде знову 
в темряву і холод, і йде одна, безпорадна – крізь цю темряву і холод 
за новим світлом. Ось що постійно відбувається в людстві, і ось чому 
порожніють храми, в яких людство, звичайно, поміщало частину сво-
го пізнання, частину своєї віри, живої, істинної. Але божественне на-
чало все світиться в умах та душах, і тоді форма меркне й темніє, і 
людина, що істинно служить божеству, якому вона і ніколи в цьому 
житті не зуміє знайти підходящої форми – залишає її, забирає з храму 
більш визначені й досконалі начала в темряву і холод нових сумні-
вів і пошуків. І ось, коли в дорозі її охопить цей холод, – вона іноді 
озирається назад і часом готова знову визнати ідола, бо вона слабка і 
їй хочеться на що-небудь опертися. І багато хто йде назад; для цього 
доводиться, звичайно, погасити той вогонь сумніву і пізнання, який 
горів раніше. На мою думку, це означає відректися від істинного бога, 
якого я не знаю, але який для мене більш живе у істині, в пізнанні, в 
совісті, в правді, ніж у кадильному диму та іконах” [4]. 

У листі, написаному Сергію та Олександру Малишевим (росій-
ські революційні та радянські державні діячі, російські журналісти 
та письменники – Я. Б.) ймовірно у 1887 р., В. Г.  Короленко ще раз 
наголошує на необхідності істинної релігії, а не її інтерпретацій, що 
власне релігію і витісняють: “З думками Л. М.  Толстого, я думаю, 
ви вже знайомі. Вони частково увійшли в 12-й том його творів, по-
части розійшлися в масі рукописних знімків, літографій, гектограф 
і т. д. Тому поширюватися про них я не стану і постараюся тільки в 
коротких рисах визначити їх сутність і причину їх широкого розпо-
всюдження. Учення це характерно тим, що йому Толстой намагається 
надати вигляд і форму вчення релігійного. Я говорю – “намагається” 
тому, що, по суті, на мою думку, воно зовсім не релігійне, хоча багато 
хто з недалекоглядних людей, які не звикли до аналізу та критики, 
вважають його саме релігією. Я знаю випадок, коли богобоязлива 
старенька прийшла до одного пана, бажаючи придбати “євангеліє”. 
На обкладинці вона побачила напис: “Євангеліє Льва Толстого”. Ста-
ренька дуже засмутилася і образилася. “Я знаю чотирьох євангелістів 
і ніколи не чула про євангеліста Толстого”. Це, звичайно, справедли-
во, але якби вона натрапила на інший список, з іншим заголовком, 
то я впевнений, що вона прочитала б все з великим задоволенням 



Наукові записки288

та сердечним розчуленням і залишилася б абсолютно задоволеною. 
Мова усюди йде про віру, сенс життя, вічне життя, про Христа, про 
безсмертя і т. д. [4]. 

За цими словами старенька напевно б не помітила, що вона має 
справу, по суті, з абсолютно особливою умовною термінологією. Віра 
у Толстого – не та наївна віра (“впевненість у невидимому, ніби у 
видимому”), з якою ми знайомі і яка справді зворушує і нерідко допо-
магає своєму господарю дивитися на життєву безтолоч ясним і спо-
кійним поглядом: “Усе це – мовляв – тут. А там – все буде приведено 
до порядку і до щасливого стану”. Тут – це на землі. Там – це небо, 
з обличчям бога, з ангелами і т. д. Віра Толстого – набагато, ой на-
багато розумніша. Це – “сенс, який надається життю”. Визначення 
дуже гарне, і з ним можна було б погодитися. Хто встиг охопити ро-
зумовим поглядом всі життєві суперечності, примирити їх, звести до 
відомої перспективи, – той має віру. Все питання в тому – де ця точка 
зору, все що об’єднує. Яка вона? Людина, яка думає з Контом, що сві-
том керують закони розуму, суворого наукового мислення, – теж має 
віру. Людина, “переконана”, що все в світі схиляється до торжества 
принципів “рівності людей”, рівності перед лицем закону і майна, – у 
цьому переконанні теж володіє вірою. Але ми знаємо, що ці та безліч 
інших мислителів, які осмислили для себе і для своїх послідовників 
складний калейдоскоп життєвої боротьби – не мали нічого спільного 
з “релігією”. Прагнучи до “сенсу життя” – вони відверто зверталися 
до розуму і серця в ім’я істини, діяли логікою, переконанням, зали-
шаючи осторонь релігію (виключення були, але мова не про них) [4]. 

Толстой же, вживаючи слово віра у тому ж значенні, тобто в сенсі 
переконання, маскує цей сенс (очевидно, ненавмисно) і намагається 
показати, що у нього – віра релігійна, з богом і дияволом, з вічним 
життям і т. д. Але, господи, що то за бог, що це за потойбічне жит-
тя! Усе це сухі умовності, все це логічні формули, що ховаються за 
релігійною риторикою. Щоправда, будь я щиро віруючим в ортодок-
сальному сенсі, – я з повним правом бачив би в Толстому антихриста, 
так він ретельно приховує атеїстичні думки у релігійній овечій шкірі! 
Знаєте, що таке бог, бог, який, на думку всіх релігій, – стоїть над сві-
том, обіймає все собою, все створив (міг би і не створювати), все усві-
домлює, всім керує, все направляє? Це є (за Толстим) – “розуміння 
життя”. Коли Іван Ілліч (герой повісті Л. М.  Толстого “Смерть Івана 
Ілліча” (1881-1882, 1884-1886) – Я. Б.) перед смертю усвідомив, що 
дружина у нього погана, що діти погані, що життя його пройшло без 
сенсу, що все його життя взагалі – суцільна нісенітниця, – значить, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 289

що в його душу зійшов бог (розуміння). А потім що? Іван Ілліч помер, 
свідомість теж померла, – і куди подівся толстовський бог – невідомо. 
Знаєте, що значить вічне життя, безсмертя душі? На думку релігійної 
людини – це є невмируще я, це моя свідомість самого себе, яке не 
втратиться після смерті. Тіло згниє, а я буду себе почуватися без тіла 
ще краще. Тілу було холодно, – мені холодно не буде; тіло голодува-
ло, – я голодувати не буду. Потреби тіла гнітили душу, від цього на 
землі я сумував і страждав, – там, за труною – я вільний і великий, 
тому що дурна й інертна матерія не має влади над моєю безсмертною 
душею. І я стою вище світу, вище всього, що мене приковувало до 
землі, що закривало очі душі. Тепер я все бачу, все розумію. Ось це – 
безсмертя, ось це надія! Через цю надію можна загнати розум, аналіз, 
критичну думку в найдальші закутки душі і сказати їм: “Мовчіть, не 
хочу нічого знати, щоб не позбутися своєї прекрасної надії!. .” [4]. 

Ну, а у графа Толстого і це все набагато розумніше: безсмертя – 
лише у справах. Якщо ви попрацювали для блага людей, то значить 
ви частину себе вклали в таку справу, яка не помре, і значить, ви без-
смертні. Тобто вона ніби не зовсім ви, але щось від вас залишиться 
навіки. Дуже добре, і ми абсолютно погоджуємося з графом. Але де 
ж тут безсмертя особи, мене, тебе і т. д.? Ми завжди вірили і віримо в 
те, що ви відкриваєте як новину, – міг би сказати найбільш закорені-
лий атеїст. Так! – Ідея блага вічна. Врешті-решт восторжествує саме 
воно! Але ми відверто ставимо перед собою безрадісну істину: благо 
буде торжествувати тоді, коли від мого особистого існування не за-
лишиться й сліду, як немає сліду на поверхні води від батога, яким 
вдарили по ній, від кола, що розійшлося... Ми це говоримо і вчимо 
людей – боротися за благо, незважаючи на це, стояти за нього безко-
рисливо. А Толстой вважає за краще говорити те ж іншими словами: 
“Ви помрете, а ваші справи залишаться”, – говорить невіруючий; “Ви 
самі безсмертні, – говорить Толстой, – у ваших справах”. Уся справа 
тут в словах, але слова такі хитрі й мудрі, що, говорять, один сектант, 
який читав Толстого, – був дуже здивований, коли з розмови з Тол-
стим переконався в гіркій правді: замість свого одновірця він зустрів 
атеїста, що називає свій атеїзм вірою в бога. Ось що значить замість 
хліба давати камінь; під прапором нової віри, якої так прагне сучасна 
людина, – Толстой проводить старі філософські теорії, що належать 
не йому, але їм тільки підфарбовані...” [4]. 

Висновок: проаналізувавши мемуаристику Володимира Галактіо
новича Короленка, зокрема його “Листи” та “Щоденники”, можна 
дійти висновку, що, на його думку, релігія справді є однією з осно-



Наукові записки290

вних суспільних ціннісних орієнтацій, адже лише справжня релігія 
виступає головним консолідуючим чинником у суспільстві, водно-
час, як сам Володимир Галактіонович зазначає у статті “Декларація”  
В. С.  Соловйова: До історії єврейського питання в російській пресі”, 
яка у 1909 році не була пропущена до друку цензурою, посилене роз-
палювання національної і релігійної ворожнечі, настільки супротив-
ної духу справжнього християнства, придушуючи почуття справед-
ливості і людяності, в корені розбещує суспільство і може призвести 
його до морального здичавіння, особливо при нині вже помітному 
занепаді гуманних почуттів і при слабкості юридичного начала в на-
шому житті [1]. 

Література:
1. Короленко В. Г. “Декларация” В. С.  Соловьева: К истории еврейского 

вопроса в русской печати / Владимир Галактионович Короленко // Коро-
ленко В. Г. Собрание сочинений: В 5 т. – Л. : Художественная литература. 
Ленингр. отд-ние, 1989-1990

2. Рассказы, 1903-1915. Публицистика. Статьи. Воспоминания о писате-
лях; сост. и подгот. текста Б.  Аверин. – 1990. – Т. 3. – 719 с. [Електронний 
ресурс]. – Режим доступу до дж. : http://www. vehi. net/soloviev/korolenko. 
html. 

3. Короленко В. Г. Дневник. Письма. 1917-1921 / Владимир Галактио-
нович Короленко; [сост., подгот. текста и коммент. В. И.  Лосева]. – М. : 
Советский писатель, 2001. – 544 с. 

4. Короленко В. Г. Письма из Полтавы / Владимир Галактионович Ко-
роленко // Короленко В. Г. Дневник. Письма. 1917-1921. – М. : Советский 
писатель, 2001.  – С. 399-425. 

5. Короленко В. Г. Собрание сочинений: в 10-и т. / Владимир Галактио-
нович Короленко – М. : Гослитиздат, 1953-1956. 

6. Письма. 1879-1921. – 1956. – Т. 10. – 717 с. [Електронний ресурс]. – 
Режим доступу до дж. : http://az. lib. ru/k/korolenko_w_g/text_0890. shtml.

7. Лосев В. И. В. Г. Короленко о России, русском народе и двух утопиях. 
Письма / В. И.   Лосев // Короленко В. Г. Дневник. Письма. 1917-1921. –  
М. : Советский писатель, 2001.  – С. 513-533. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач 
кафедри філософії Полтавського національного університету  
ім. В. Г. Короленка П. А. Кравченко



Серія “Філософія”. Випуск 8. 291

УДК 17. 023. 1 : 216 “16”

Лариса Квасюк

РИМО-КАТОЛИЦЬКЕ ВЧЕННЯ ПРО ПЕРВОРОДНИЙ 
ГРІХ У КОНТЕКСТІ НАСТАНОВ ТРИДЕНСЬКОГО 
СОБОРУ (1545-1563) : КОМПАРАТИВНИЙ АСПЕКТ

У статті на основі декрету Триденського собору (1545-1563) 
“Про первородний гріх та виправдання” досліджується римо-
католицьке вчення про первородний гріх, який розглядається 
як втрата первісної праведності, наслідком чого є смерть та 
тілесні покарання; здійснюється компаративний аналіз като-
лицького розуміння первородного гріха з православним, у якому 
первородний гріх розглядається як такий, що пошкодив духовні і 
тілесні сили людини і призвів до втрати нею образу Божого, та 
з протестантським підходом, суть якого у тому, що хрещення 
не згладжує первородний гріх – схильність до зла і далі залиша-
ється у людині. 

Ключові слова: первородний гріх, Триденський собор, людина, 
церква, Божа благодать, віра, католицизм, покарання, хрещення. 

Kvasyuk L. Rome Catholic Teaching about Firstborn Sin in the 
Context of Triden Catheving (1545-1563): comparative aspect

On the basis the above mentianes Decree Rome Catholic teaching 
about the firstborn sin, that is examined as the lost of the initial religious, 
the consequences of which is the death and physical punishment; it is 
made the comparative analysis of the catholic understanding of the 
firstborn sin with orthodox, in which the firstborn sin is described as 
those, that harmed the spiritual and corporal strength of the human 
and lead to the lost of it the God`s image and with the protestant 
approach, the essence of which is that the christening doesn’t efface 
the firstborn sin – the human`s disposition to the evil will continue be 
inside the people. 

The key words: the firstborn sin, Trydenskyy Cathedral, the human, 
the church, God`s grace, the faith, the catholic, the punishment, the 
christening. 

Квасюк Л. Римо-католическое учение о первородном гре-
хе в контексте установок Триденского собора (1545-1563): 
компаративный аспект

В статье на основании декрета Триденского собора (1545-
1563) “О первородном грехе и оправдании” исследуется римо-ка-

© Лариса Квасюк, 2011



Наукові записки292

толическое учение о первородном грехе, который рассматривает-
ся как утрата первобытной праведности, следствием чего есть 
смерть и телесные наказания; производится компаративный ана-
лиз католического понимания первородного греха с православным, 
в котором первородный грех рассматривается как таковой, что 
повредил духовные и телесные силы человека и привел к утрате 
ним образа Божьего, и с протестанческим подходом, суть кото
рого в том, что крещение не заглаживает первородный грех – 
склонность ко злу и далее остается в человеке. 

Ключевые слова: первородный грех, Триденский собор, чело-
век, церковь, Божья благодать, вера, католичество, наказание, 
крещение. 

Одним із чинників розвитку західного християнства у XVI-XVII ст. 
була боротьба католицизму з протестантизмом, що знайшла своє відо
браження у роботі та постановах Триденського собору (1545-1563), 
серед основних догматичних визначень якого було і питання про пер-
вородний гріх [3, с. 282], рішення щодо якого було однозначним – ка-
толицька точка зору виразно протиставлялася протестантській. Врахо-
вуючи те, що православні Речі Посполитої у XVI-XVII ст. зустрілися 
саме з посттриденською версією католицизму (одним із завдань якого 
був і проект Берестейської унії), вважаємо актуальним дослідження 
відмінностей у духовно-ціннісних засадах (ментальних настановах), 
які існували між православними, католиками, протестантами у питан-
ні про первородний гріх, між конфесіями, які і сьогодні представлені 
у релігійно-культурному житті України. 

Досліджуючи питання про первородний гріх у контексті настанов 
Триденського собору, ми використовували Триденський символ віри 
[13], а також джерела, які можуть слугувати інтерпретаційною базою 
вивчення питання християнської сотеріології та антропології та пред-
ставляють православний [4; 5; 6; 8, 11], католицький [1; 7, 10; 11], 
протестантський [9; 11] погляди на проблему. З метою аналізу ґенези 
римо-католицького вчення про первородний гріх, ми зверталися до 
праць бл. Августина [2], Ф. Аквінського [1], Д. Скотта [2], А. Кен-
терберійського [2]. Прагнення позбутися конфесійної упередженос-
ті щодо питання про первородний гріх притаманно працям сучасних 
науковців: російської дослідниці М. Корзо, яка аналізує катехітичну 
українсько-білоруську традицію, зокрема, так званий “Триденський 
Символ Віри” [3]; польського вченого М. Мельника, який розглядає 
первородний гріх у контексті еволюції вчення про спасіння [12]. З 
огляду актуальності теми нас цікавить її компаративний аспект, що 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 293

не представлений достатньо у вказаних публікаціях. Це і визначило 
мету нашої статті: розкрити суть римо-католицької концепції перво-
родного гріха у контексті настанов Триденського собору (1545-1563), 
здійснивши її компаративний аналіз із православним та протестант-
ським віровченням. 

У догматичних формулюваннях Триденського собору питання про 
первородний гріх було викладено полемічно у формі заперечення: 
“якщо хто не визнає, що перша людина Адам, переступивши у раю 
заповідь Божу, зразу ж втратила святість і праведність, яку отримала 
як дар, і внаслідок цього злочину підпала гніву і обуренню Божому, 
смерті і тлінню під владою того, хто мав державу смерті, тобто дияво-
ла; і хто не визнає, що внаслідок цього злочину Адам весь, – по тілу і 
по душі, – змінився до гіршого, нехай буде йому анафема” (Канон 1) 
[8, с. 27]. Отже, гріх праотця Адама супроводжувався втратою святос-
ті і праведності. Собор говорив, що через гріх “вільна воля у всій сво-
їй інтенсивності дещо послабшала. У хрещених перебуває похоть чи 
схильність до гріха. Цю похоть, яку інколи апостоли називають грі-
хом (Рим. 7:7), католицька церква ніколи не називала гріхом, у тому 
сенсі, що вона у відроджених є гріх в істинному і власному сенсі – у 
тому, що вона від гріха і тягне до гріха [10]. 

У своїх постановах щодо первородного гріха Триденський собор 
проводив боротьбу з реформаційним рухом, спираючись на теорії 
Скотта, Екка, Вімпіна, які визначили первородний гріх як втрату пер-
вісної праведності, чи спротив плоті проти духу. У втраті первісної 
праведності, на їх думку, винен Адам і люди з ним. Ця провина зніма-
ється повністю у таїнстві хрещення. Похоть – це природна слабкість, 
вона не є гріх, поки є у підпорядкуванні у розуму [10]. За вченням 
римських богословів первородний гріх полягає виключно у втраті пер-
вісної праведності, спротиві плоті проти духа, у людині, як індивіді, 
причина такого спротиву полягає не у спотворенності волі – оскільки 
людина народжується із силами непошкодженими, а у тому, що в Ада-
мі його нащадки стали винні у втраті того дару, наслідком якого і є цей 
спротив. Тому втрата первісної праведності не пояснює спотвореннос-
ті волі окремої людини, а наводить на думку про спадкову вину. 

Іншу позицію щодо питання про первородний гріх мали представ-
ники реформаційних рухів [9]. Так, наприклад, у теорії анабаптистів 
(1540 р.) заперечувалася необхідність хрещення дітей і те, що перво-
родний гріх омивається водою хрещення, утверджувалося, що ні гріх, 
ні смерть тіла, ні інші тілесні страждання, як явища природні, не пере-
ходять від Адама на його нащадків, а тому немовлята, що не мають нія-



Наукові записки294

кого гріха, не мають бути хрещенні. Навпаки, римський богослов Аль-
берт Піггій вважав, що приклад Адама через наслідування повторюють 
всі, хто грішить після нього. Таку думку поділяв і Петро Абеляр. 

Цвінглі говорив, що діти, які народжені від хрещених батьків, не 
мають потреби у хрещенні (посилався на слова Господа до Авраама: 
“Я Бог твій і сімені твого після тебе (Бут. 17)”. І хоча це було сказа-
но одному Аврааму, однак варто розуміти і всіх його нащадків, бо 
обітування Божі – вічні. Християни ж стають синами Авраама через 
віру в Христа. Тому повинні думати, що про кожного з них сказано: 
“Я – Бог твій і сімені твого”. Звідси, сини вірних – саме тому, що 
вони сини вірних, належать цьому завіту і вважаються близькими до 
народу Божого, – говорив відомий реформатор [9]. Беллярміно, пост-
триденський мислитель, підкреслював, що обітування Боже робить 
людину сіменем Адама не по плоті, а по вірі; тому і сини вірних на-
лежать народу Божому і є сіменем Авраама не тому, що вони сини 
вірних по плоті, а тому, що вони починають наслідувати віру своїх от-
ців, коли сприймають благодать хрещення [11]. Цвінглі зауважував, 
що повинні бути хрещенні тільки діти язичників, при цьому вони, 
хоча і хрестяться на відпущення гріхів, не наслідують від гріха Адама 
нічого такого, щоб мало б потребу в очищенні шляхом відродження. 
Цвінглі і Еразм Роттердамський підкреслювали, що смерть і тілесні 
страждання переходять від Адама, але не гріх. За Цвінглі, первород-
ний гріх є хвороба – природний недолік, який не має характеру вини 
і не веде до засудження людини. А тому він не може бути гріхом, а 
лише приводом до гріха, який виявиться у вчинку, що має бути засу-
джений. Адам перший помер, а за ним вмирають і всі його нащадки 
(теорія Скотта) [9]. 

Протестанти були згодні з римськими богословами у тому, що сут-
ність первородного гріха полягає у втраті первісної праведності, але 
вони мали протилежні погляди на сутність та наслідки цієї втрати. 
Вони вважають, що у первісній праведності людина втратила вищу 
чисто природну досконалість всіх своїх сил, отриману нею в акті тво-
ріння, здатність бажати і творити добро, тобто образ Божий. Втра-
та первісної праведності – була втратою властивості природної, що 
притаманна людині, а не дару. Природна досконалість була замінена 
у людині, яка впала, неприродністю – злим началом чи похоттю. За 
вченням римо-католиків людині було повернуто натуральну слаб-
кість. Протестанти ж говорили, що природна досконалість проникала 
і підносила всю природу людську, перш за все, духовну сторону, тому 
похоть, що замінила її у впалій людині, глибоко проникла у всю її 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 295

природу, зокрема, у духовну сторону, пошкодила всі її природні сили, 
особливо, вищі. Похоть не у пошкодженні тільки тілесних властивос-
тей, але у спрямуванні вищих сил до плотських; людина шукає не 
тільки задоволень тілесних, але мудрості і праведності плотської, і, з 
презирством ставлячись до Бога, покладається на ці блага. 

Похоть, на думку протестантів, не у тілі (як навчають римські бо-
гослови), а в душі, і як джерело будь-яких помислів, що противні за-
кону Божому, як постійний спротив волі Бога, вона не є дещо байду-
же до моралі, а є гріх в істинному і власному сенсі, що не знищується 
навіть у хрещених, а тільки не ставиться для них у вічний осуд, хоча 
благодать Святого Духа діє інтенсивно. Похоть – сутність первород-
ного гріха (у римо-католиків вона – наслідок). За вченням римських 
богословів, гріх знищив у людині лише подобу Божу, не торкнувшись 
образу Божого, – її природних сил і дарувань; за вченням протестант-
ським, що не визнає подоби Божої у невинній людині, навпаки – гріх 
повністю знищив у ній образ Божий – її природні сили і дарування у 
їх прагненні до добра; отрута гріха глибоко проникла у природу лю-
дини, не залишивши навіть здатності бажати добра [10]. 

Формулювання Триденського собору було спрямоване проти 
вчення про первородний гріх анабаптистів: “Якщо хто не визнає, що 
перша людина Адам, переступивши в раю заповідь Божу, втратила 
святість і праведність, якою вона була обдарована, і внаслідок цього 
підпала гніву Божому і смерті, якими Бог їй загрожував, а після смер-
ті підпала під владу смерті – диявола; і хто не визнає, що внаслідок 
цього злочину Адама вся людина тілом і душею змінилася до гіршо-
го, нехай анафема буде” (Канон 1), у той час як у давньому каноні 
вказувалося на пошкодження свободи людини. У другій половині 2 
канону говорилося: “Якщо хто стверджує, що гріх Адама спричинив 
шкоду тільки йому самому, а не разом з ним його потомству, що отри-
мана ним від Бога і потім втрачена святість і праведність втратилася, 
втратив він, Адам, її сам для себе, а не разом і для нас нехай буде ана-
фема” [8, с. 50]. Проти цвінгліан виступає таке формулювання: “якщо 
хто стверджує, що він, Адам, осквернений гріхом непослуху, пере-
дав, перелив на весь рід людський тільки смерть і покарання тілесні, 
а не гріх, який є смерть душі, нехай буде анафема, бо це суперечить 
Апостолу, який говорив “як через одну людину гріх у світ прийшов і 
через гріх смерть, так і смерть перейшла на всіх людей, тому що всі 
згрішили” (Рим. 5:12) [8, с. 51]. Про те, що гріх у тілі (теорія Скотта), 
говорять такі рядки з канону собору: “Якщо хто стверджує, що цей 
гріх, який за походженням один і розповсюджується на всіх людей 



Наукові записки296

не через наслідування, а успадковується від покоління до покоління, 
притаманний кожній людині окремо – знищується силами людської 
природи чи іншими засобами, а не заслугою єдиного Ходатая нашо-
го Ісуса Христа, який примирив нас з Богом у крові своїй, ставши 
для нас правдою, освяченням, чи хто заперечує, що заслуги Христа, 
законним способом, за правилом Церкви, що повідомляється через 
таїнство хрещення, прививаються як до дорослих, так і до немовлят, 
нехай буде йому анафема; бо немає іншого імені під небом, що дане 
людині, яким нам спастись” (Діян. 4:12). Звідси заклик: “ось Агнець 
Божий, ось Той, хто візьме на себе гріхи світу” (Ів. 1:29) [8, с. 52]. 

Виступаючи проти анабаптистів, що забороняли хрещення немов-
лят взагалі, та проти цвінгліан, які заперечували необхідність хре-
щення немовлят християнських, собор наголосив: “якщо хто вважає, 
що новонароджені немовлята від сосків матері мають бути хрещені, 
навіть, якщо народжені хрещеними батьками (проти цвінгліанства), 
чи говорить, що вони не наслідують від гріха Адама нічого такого, 
що мало б потребу в очищенні купелю відродження для майбутнього 
вічного життя, внаслідок чого форма хрещення не істинно, а хибно 
розуміється, нехай буде йому анафема. Навіть немовлята, які не мо-
жуть особисто здійснити гріха, істинно хрестяться на відпущення грі-
хів, щоби відродженням очиститися від них, від тих, що наслідуються 
шляхом народження. Бо хто не відродиться від води і Духа Святого, 
той не може ввійти у Царство Боже (Ів. 3:5)” [8, с. 54]. Проти цвінгліан 
спрямовані такі рядки постанови собору: “якщо хто заперечує, що по 
благодаті Господа нашого Ісуса Христа, що дарується під час хрещен-
ня, відпускається провина за первородний гріх, нехай буде анафема” 
(4 канон). 5 канон виступає проти протестантів – лютеран, на думку 
яких провина за первородний гріх знищується, але сам цей гріх, як 
гріх, залишається у хрещених: звідси – похоть, чи схильність до зла 
більше ніж до добра, у відроджених первородний гріх має суть гріха, 
але не ставиться їм у провину. Триденський собор визначив: “Якщо 
хто стверджує, що все те, що є в істинному і власному сенсі гріх, не 
знищується у хрещенні, а тільки згладжується, зіскоблюється, нехай 
буде анафема. Бо у відроджених Бог нічого не ненавидить, нічого не 
засуджує (Рим. 8:1), хрещення робить людину новою, створеною по 
Богу, невинною, непорочною, чистою і улюбленою Богом, наслідни-
ком Божим, співнаслідником Христовим, ніщо не може заступити її 
вступ на небо. У хрещених перебуває похоть, чи речовина для гріха, 
оскільки вона залишена для боротьби, то вона не може шкодити тому, 
що не узгоджується з нею, а мужньо бореться за допомогою благо-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 297

даті Ісуса Христа; похоть у відроджених не є гріх у власному сенсі, а 
тільки привід для гріха [8, с. 55-56]. Похоть – це натуральна слабкість, 
природний недолік первозданної природи людини, який не має від-
ношення до добра і зла. 

Отже, за вченням римської церкви, сутність первородного гріха 
полягає у втраті первісної праведності, в обуренні плоті проти духа. 
Оскільки це обурення було властивістю примітивного стану люди-
ни, то через гріх людина тільки повернулася у цей стан, не втратив-
ши жодної із прерогатив, з якими була створена. Носієм обурення чи 
гріха служить похоть, чи схильність до зла, більше ніж до добра. Як 
природний недолік первозданної природи людської, що міститься у 
плотській чи тілесній стороні її, похоть, сама по собі, не є гріх, вона 
стає гріхом тільки коли виявляється ззовні. Не стримувана більше 
надприродною уздою і ставши розгнузданою, вона розтравлює тепер 
всю природу людську, тіло піддає стражданням і смерті, а на душу 
накладає пляму, яка робить людину противною Богу. Маючи корінь у 
плоті, або тілі людини, гріх Адама переходить на всіх його нащадків 
через тіло. Душа ж кожного разу твориться Богом із нічого. Як справа 
рук Божих, вона чиста і непричетна гріху Адама і оскверняється ним 
тільки через поєднання з тілом – носієм цього гріха. Так унасліду-
ється первородний гріх. Цей гріх розуміється виключно як нестача 
благодаті Божої, що повністю знищується у людині повідомленням 
їй цієї благодаті. 

Православна церква також визнає втрату Адамом надприродної 
благодаті (як і римо-католицька церква), відмінності є у вченні про 
наслідки цієї втрати. Православна церква, як і Августин, вважає, що 
тільки за умови благодаті Божої і був можливий для першої людини 
природний нормальний розвиток і удосконалення, досягнення боже-
ственного призначення, але, втративши благодать, людина перейшла 
у стан неприродний, такий, що не відповідає її природі, не узгоджу-
ється з божественним призначенням. Згрішивши, людина втратила в 
благодаті не узди, за допомогою яких могла стримувати свої непомір-
ні бажання чуттєвої матеріальної природи, а вищі сили, які підносили 
і осяювали її духовні сили і здатності, через які підкріплювалося тіло, 
доходячи до безсмертя. Гріх першої людини призвів не до втрати 
тільки вищої сили чи благодаті, але разом і до пошкодження всіх її 
сил – духовних і тілесних, пошкодження чи спотворення (проти ри-
мо-католиків), але не знищення (проти протестантів) образу Божого. 
Оскільки гріх був справою, переважно, свободи людини, то зрозумі-
ло, що вона, перш за все, була пошкоджена. У первісному стані люд-



Наукові записки298

ська особистість характеризувалася формальною свободою, на основі 
якої вона могла обирати як добро, так і зло. Вибираючи добро, підко-
ряючи свою волю Божій, людина насолоджується блаженством – тим, 
для чого вона і була створена, відчуває глибоке внутрішнє самозадо-
волення, схвалення своїх дій з боку притаманного для неї морального 
чуття [10]. Обираючи зло, вона переходить у протилежний початко-
вому стан – замість блаженства відчуває муки, замість схвалення – 
осуд з боку того ж чуття. Але людина створена для того, щоб жити не 
по собі, а по Богу, виконати більше його волю, ніж власну (Августин), 
коли починає жити по собі, перестає слухати Бога і втрачає блажен-
ство, що поєднане із нормальним розвитком своїх сил і здібностей. 
Але навіть і у цьому випадку людина не є повністю втраченою – ще 
залишається можливим вибір між згодою на злі бажання і дії та бо-
ротьбою проти цих бажань, проти своєї власної злої волі. 

Отже, православна церква гріх першої людини вважає явищем 
виключно моральним, як і гріховний стан, у який вступила приро-
да Адама, а через неї і всі його нащадки. Під іменем первородного 
гріха у самих прабатьках розуміється і сам їх гріх (порушення запо-
віді Божої) і разом з тим той гріховний стан їх природи, у який вони 
ввійшли через цей гріх, а у нащадках один гріховний стан, у якому 
вони народжуються. В “Ісповіданні” Петра Могили буде вказано, що 
“оскільки у стані невинності всі люди були в Адамі, то оскільки він 
згрішив, згрішили у ньому і всі, і стали у стані гріховному” [6, с. 192]. 
Оскільки гріх не у плоті, а у духові людини, то він не може перейти на 
інших людей через плоть чи тіло. Тому православна церква виступає 
проти креаціонізму. За її вченням, людська душа кожного разу тво-
риться Богом, але не із нічого, як вчать римо-католики і креаціоністи, 
а від душі батьків, і дається їм у той час, коли тіло утворене вже і 
здатне прийняти її. Про це говориться у “Православному ісповіданні” 
Петра Могили (частина 1, питання 28) [6, с. 123]; тому хоча і людська 
душа отримує буття через творіння, та якби Бог творив її з нічого, то 
на неї не могла б перейти печать прабатьківського гріха. На цій осно-
ві православна церква заперечує вчення про непорочне зачаття Діви 
Марії. Це вчення не приймають і протестанти, які вважають вмісти-
лищем гріха душу. Душі дітей походять самі собою від душ батьків, 
як тіло від тіла, вважають протестанти, а православні не вірять у ре-
човинність душі та її смертність. Сутність зовсім не речовинна, вона 
не може без особливої творчої всемогутності породити із себе іншу 
сутність [6, c. 124]. Православна церква вчить, що Пресвятої Діви, 
Матері Господа не торкнулося дихання змія, що вона залишилася 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 299

вільною від скверни і торжествувала над гріхами. Підкреслюється, 
що Марія під час свого свідомого життя не піддалась змію-спокус-
нику, зберегла себе чистою від гріхів, постійно торжествувала над 
гріхом, перемагала у собі порочні потяги і залишалася чистою і непо-
рочною. Хоча вона так само бере участь у прародительському гріху; 
зачата і народилася у первородному гріху, але збереглася як чистий 
сосуд таємниці втілення Сина Божого. Тільки одна Боголюдина Ісус 
Христос без первородного гріха, зачатий від Духа Святого, всі інші 
люди у беззаконнях зачинаються і в гріхах народжуються. 

На відміну від католицької традиції, яка подібно описує первоздан-
ний стан людини, пояснюючи його впливом “благодаті первозданної 
праведності”, отці Реформації вважали такий стан природним людині 
при її створенні. “Формула згоди” вчила: “варто вірити, що Адам під 
час падіння втратив першопочаткову, притаманну йому за природою 
праведність чи образ Божий, внаслідок втраченого ним образу Божо-
го відбулося спотворення всієї його природи”. Душа людини стала 
мертвою перед Богом, і образ Божий у впалій людині, за визначенням 
тієї ж “Формули згоди”, був заміщений соляним стовпом, у який пе-
ретворилася свого часу дружина Лота. Людина нездатна прагнути до 
добра, бажати його. 

Література:
1. Аквинский Фома. Сумма теологии / Пер. с лат., ред. и прим. С. И. Ереме

ева. – Киев: Эльга; Ника-Центр, 2005. – Ч. I. – Т. 3: Вопросы 75–119.  – 576 с. 
2. Гофф Ле Ж. Интеллектуалы в средние века / Л. Ж. Гофф. – Режим до-

ступу: http://www. gumer. info/bogoslov_Buks/bogoslov/Lane_Thought/_07. 
php. – Назва з екрана. 

3. Корзо М. Украинская и белорусская катехитическая традиция кон-
ца XVI–XVIII вв. : становление, эволюция и проблема заимствований. 
Научное издание / М. А. Корзо. – М. : “Канон+” РООИ “Реабилитация”,  
2007. – 672 с. : 5 ил. 

4. Малиновский Н. П. прот. Очерк православного догматического бого-
словия / Н. П. Малиновский. – Москва: Православный Свято-Тихоновский 
богословский институт, 2003. – 878 с. 

5. Огицкий Д. П. Православие и западное христианство. Римский Ка-
толицизм / Д. П. Огицкий. – Режим доступу: http://www. portal-slovo. ru/
theology/37690. php. – Назва з екрана. 

6. Православно-догматическое богословіе д. б. Макарія / Макарий. –  
Т. 2. – СПб. : Типографія Григорія Трусова, 1857. – 514 с. 

7. Рождественский А. Я. Из области сравнительного богословия. Уче-
ние западных исповеданий о первородном грехе / А. Я. Рождественский // 
Труды Киевской духовной академии. – 1909. – № 2, 5. 



Наукові записки300

8. Теодорович Н. И. Учение Триденского собора о первородном грехе 
и оправдании в связи с православным и протестантским учением о том же 
предмете / Н. И. Теодорович. – Почаев: Тип. П–Усп. Л., 1886. – 89 с. 

9. Учение Реформации о первородном гребе. – Режим доступу: http://
www. gumer. info/bibliotek_Buks/History/Goff_Int/hrono. php. – Назва з екрана. 

10. Учение Римо-католической церкви о первородном грехе и пер-
возданной праведности / Валентин Васечко, верей. Курс лекций по 
сравнительному богословию. – Режим доступу: http://www. sedmitza. ru/
text/430762. html. – Назва з екрана. 

11. Ястребов М. Учение лютеранских символов о первородном гре-
хе / М. Ястребов // Труды Киевской духовной академии”. – 1876. – № 9. –  
С. 623–673; № 10. – С. 226–257; № 12. – С. 597–643; 1877. – № 2. – С. 285–334. 

12. Melnyk M. Spór o zbawienie  :  zagadnienia soteriologiczne w świetle 
prawosławnych projektów unijnych powstałych w Rzeczypospolitej, (koniec 
XVI – połowa XVII wieku) / M. Melnyk. – Wydawnictwo Uniwersytetu 
Warminsko-Mazurskiego, Olsztyn, 2001. – 267 p. 

13. Professio fidei Tridentinæ. – Режим доступу: http://www. unavoce. ru/
library/tridentinae. html. – Назва з екрана. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри документо
знавства та інформаційної діяльності Національного університету 
“Острозька академія”, потокол № 7 від 16.12.2010 року



Серія “Філософія”. Випуск 8. 301

УДК 173. 7:2-36

Богдан Тимчишин

РОЛЬ ТА ОБОВ’ЯЗКИ ЧОЛОВІКА-БАТЬКА 
В ХРИСТИЯНСЬКІЙ РОДИНІ У ТВОРАХ 

МИТРОПОЛИТА АНДРЕЯ ШЕПТИЦЬКОГО
У статті проаналізовано обов’язки чоловіка-батька в ро-

динному житті у творчій спадщині митрополита Андрея Шеп-
тицького, що ведуть до скріплення родинного фундаменту. 
Представлено роль та основні обов’язки чоловіка-батька у фор-
муванні родини та особистості. Розглянуто можливі наслідки, 
які матиме родина, коли чоловік-батько не виконуватиме своїх 
обов’язків. 

Ключові слова: чоловік, родинні взаємини, митрополит Шеп-
тицький, пастирські послання, Бог, любов. 

Tymchyshyn B. The role and obligations of man-father in Christian 
family in the works of metropolitan Andrey Sheptytsky

The article analyzes obligations of husband-father in the family 
life in the writings of the Metropolitan Andrei Sheptytsky, which lead 
to the strengthening of the family foundation. Was presented the role 
and main obligations of husband-father in the family formation and 
personality. Was looked at the possible consequences, which family 
may have if husband-father does not fulfills own obligations. 

 Key words: husband, family relations, Metropolitan Sheptytsky, 
pastoral letter, God, love. 

Тымчишин Б. Роль и обязанности мужчины-отца в христи-
анской семье в произведениях митрополита Андрея Шептицкого

В статье проанализированы обязанности мужа-отца в се-
мейной жизни в творческом наследии митрополита Андрея 
Шептицкого, ведущие к скреплению семейного фундамента. 
Представлены роль и основные обязанности мужа-отца в фор-
мировании семьи и личности. Рассмотрены возможные послед-
ствия, которые будет иметь семья, когда мужчина-отец не бу-
дет выполнять своих обязанностей. 

Ключевые слова: муж, семейные отношения, митрополит 
Шептицкий, пастырские послания, Бог, любовь. 

Починаючи життя в одруженому стані, подруги запитують себе: 
які ж їхні обов’язки тепер? У цьому дослідженні ми спробуємо про-
© Богдан Тимчишин, 2011



Наукові записки302

аналізувати погляди одного із найвидатніших українських церковних 
діячів ХХ століття – митрополита Андрея Шептицького про обов’язки 
чоловіка у християнській родині. 

У своїй творчій спадщинi митрополит Української греко-като-
лицької церкви Андрей Шептицький (1901-1944) чітко розмежовує 
обов’язки чоловіка та жінки у подружжі. На його думку, неможливо 
їм обом водночас бути головою родини; жоден із них не прислухався 
б тоді до іншого, не брав би до уваги його порад. Така паритетність 
ніколи не приведе ні до справжнього проводу, ні до справжнього єд-
нання між чоловіком та жінкою. Ось тому чоловік, що “з природи 
має більшу силу” [25, с. 21], є головою родини. До його обов’язків 
насамперед належить всебічна турбота про родину, а особливо – про 
атмосферу взаємин між її членами. Шептицький виразно підкреслює 
важливість закону сімейної любові, “який нормує взаємні права та 
обов’язки подругів і береже їх, одну і другу сторони, від взаємної 
кривди” [25, с. 21]. Таким чином, турбота про любов у родині є пер-
шою чеснотою, яку чоловік повинен у собі виховувати, щоб належно 
виконувати свої функції. 

Для того, щоб показати, якою має бути любов чоловіка до своєї 
дружини, митрополит цитує відомий уривок зі Святого Письма, де 
апостол Павло у своєму листі до ефесян навчає: “Чоловіки, любіть 
своїх жінок, як і Христос полюбив Церкву й видав себе за неї, щоб 
її освятити, очистивши купіллю води зо словом, щоб появити собі 
Церкву славну, без плями чи зморшки або чогось подібного, але щоб 
була свята й непорочна. Так і чоловіки повинні любити своїх жінок, 
як свої тіла; бо хто любить свою жінку, себе самого любить. Ніхто ж 
ніколи не ненавидів свого тіла, навпаки, він його годує і піклується 
ним, як і Христос Церквою…” (Еф. 5:25-29). 

У світлі думок цього уривка бачимо, що чоловік має велику відпо-
відальність щодо своєї дружини. Це ставлення у Христі відрізняється 
від поганського світу, де вся увага зосереджена лише на чоловікові. 
Для того, щоб задовольнити власні примхи, йому дозволялося бити 
свою жінку, продавати її і навіть убити [13, с. 109-110]. Воплочен-
ня Сина Божого, Його вчення та мученицька смерть за відкуплення 
гріхів людства перевтілює розуміння любові чоловіка стосовно своєї 
дружини. У світлі Євангелія чоловік більше не має шукати свого са-
мозадоволення, але повинен бути відповідальним за атмосферу лю-
бові у родині і так провадити всіх до вічного життя: “Отець родини, 
з своєї сторони, яко голова зараджує всім, о всім думає, всьо в ладі 
удержує і всіх дорогами щоденного християнського життя провадить 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 303

до неба, бо, якою би не була дорога нашого життя, все-таки має до 
неба прямувати” [11, с. 760]. 

З любові до своїх близьких та для загального добра родини чоло-
вік може давати розпорядження дружині та дітям. Однак митрополит 
застерігає чоловіків від зловживання своїм головуванням у родині: 
“Жінка має йому служити, але не як невільниця” [23, с. 64]. Правдивий 
голова сім’ї виховує у собі терпеливість та здержливість; коли дру-
жина чогось не знає чи не уміє, він повинен її навчити і допомогти. 
Водночас Слуга Божий Андрей наголошує: “Добрий муж для жени є і 
підпорою, і радою, і силою, і помочію, і приміром” [11, с. 760]. 

Усі ці якості вимагають від чоловіка неабиякої уваги до своєї дру-
жини. Усвідомлюючи і враховуючи її потреби, він одночасно задо-
вольняє свої власні. А це, своєю чергою, заохочує чоловіків-християн 
бути розсудливими та добросердними до своїх дружин. Усім властиво 
помилятися, і жінка не є винятком. У такому випадку чоловік своєю 
любов’ю та власним прикладом повинен вплинути так, щоб більше не 
допустити тієї ж помилки: “Він мусить не в одному стерпіти, не одне 
простити і мусить старатися для жінки таким добрим бути, щоб вона 
могла його любити і йому в житті помагати” [23, с. 64]. 

Шептицький добре обізнаний з тим, що часами можуть виникати 
конфліктні ситуації між чоловіком та жінкою. Знаючи про впертість 
багатьох чоловіків, він закликає їх бути першим у подоланні подруж-
ніх розбіжностей. Крім того, дає таку пораду: “Часто так буває, що 
чоловік сам в собі нічого злого не бачить, а всю причину злого скла-
дає на жінку. Жінка зі своєї сторони знов думає, що всьому винен 
чоловік. Як би, навпаки, кожен в собі самім шукав причини, легко міг 
би направитися і прийшов би до згоди. Нехай чоловік зачне перший” 
[23, с. 64]. 

Як голова родини чоловік повинен дбати про забезпечення її ма-
теріальних потреб, багато працювати і бути працьовитим. Ще перед 
створенням людини Бог вказує на покликання чоловіка бути впоряд-
ником землі (Бут. 2:5) та пізніше осаджує його у Едемському саду, 
щоб доглядати його (Бут. 2:15). Митрополит роз’яснює: чоловік по-
кликаний Богом до праці і той працює краще, для кого “праця не є 
лише орудником до осягнення уживання, але і обов’язком наложеним 
від Бога. Така праця приносить не тільки дочасне добро, але і вічну 
нагороду” [7, с. 79]. 

Особливо виразно заклик до добросовісної праці пролунав з уст 
Слуги Божого Андрея підчас Другої світової війни, коли навколиш-
ні обставини воєнної розрухи сіяли розчарування й зневіру в доціль-



Наукові записки304

ності будь-яких трудових зусиль. Поміж людей починала панувати 
думка, що праця – це марна трата часу, бо все зроблене упродовж 
багатьох деситиліть може бути забране або зруйноване в одну мить. 
Розуміючи небезпеку, яку несли із собою подібні настрої, Шептиць-
кий негайно пише пастирського листа з промовистою назвою: “Про 
небезпеку занедбання потрібної праці” [22, с. 25-28]. 

У цьому листі митрополит роз’яснює помилковість думки про не-
доцільність праці та нагалошує на її важливості й необхідності. Зро-
зуміло, воєнні часи нікому не дають впевненості у збереженні своєї 
власності чи запевнення винагороди, яку особа мала б отримати за 
працю. Навпаки, часи лихоліття сіють зневіру та байдужість до будь-
якої роботи. Проте ця зневіра ніколи не має оволодіти чоловіком і 
провадити до бездіяльності. Такі часи й обставини навпаки закли-
кають чоловіка до більшої посвяти праці, праці для власної родини, 
на благо рідної Батьківщини. Слуга Божий Андрей звертає увагу на 
уривок зі Святого Письма, на слова, які сказав Господь Адамові після 
гріховного упаду: “В поті лиця твого їстимеш хліб твій” (Бут. 3:19). 
“Цей упадок змінив положення людей хіба в тім однім, що праця ста-
лася ще потрібніша і получена з трудом” [22, с. 26]. 

З цього часу й дотепер саме чоловіки є насамперед відповідаль-
ними за матеріальні потреби родини. Праця, яку виконує чоловік, не 
завдає йому шкоди, але, навпаки, укріпляє не лише його фізичні та 
інтелектуальні, але й духовні сили. “Працьовитий чоловік не має часу 
грішити… для сусіда є добрим прикладом і помічником. І діти його 
ліпше виховані, і в господарстві його ліпший порядок, а з часом і до-
статок” [1, с. 107]. 

Чоловік повинен розумно розпоряджатися заробітною платнею, 
що отримує за роботу. Насамперед, Шептицький радить бути ощад-
ливим, щоб, при потребі, нагромаджені ошти можна було викорис-
тати на благо родини, придбати землю чи матеріали для будівництва 
дому. Нерозумно поступає той чоловік, який витрачає усі тяжко заро-
блені гроші на ігри, сигарети чи алкоголь [15, с. 791]. Митроплит не 
забороняє загалом грати в ігри, але вважає, що грати на гроші є неро-
зумно, ганебно та грішно. З такого нерозсудливого бажання заробити 
легкі гроші, легко можна їх втратити. Такий чоловік легко навчиться 
обманювати інших гравців, а відтак, виробить звичку обманювати 
і всіх інших людей; переважно першим починає бійки. “При таких 
пустих грах і забавах рідко обійдеся без пиянства. І знова марнуєся 
гроші. При тім тратиться здоровлє і стягаєся на себе, ба і на нарід, не-
честь і неславу” [11, с. 749]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 305

Однією з найбільш поширеніших та жахаючих суспільних хвороб 
у Галичині на той час було надмірне вживання алкогольних напоїв. 
Зрозуміло, Слуга Божий Андрей сильно переймався цією проблемою, 
що марнувала життя багатьох чоловіків та їхніх близьких. (Алкого-
лізм і надалі залишається актуальною проблемою нашого сьогодення 
та продовжує приносити велике зло християнським родинам.) Митро-
полит знав, що через алкогольну залежність чоловік нехтує усіма сво-
їми родинними обов’язками, забуває про пошану до своєї дружини, 
працю, сімейне забезпечення та виховання дітей: “П’янство підкопує 
родинне щастя, стається нещастям дітей, а нераз переходить до них 
тяжкими, страшними недугами. П’янство підкопує всі дочасні добра. 
Пияк марнує усе: жінку, діти, спроваджує на жебраків, п’янство від-
бирає добру славу у людей” [8, с. 14]. Беручи до уваги фізичні та пси-
хологічні зміни алкогольнозалежних осіб, пияк не тільки забуває про 
родинні обов’язки, але і про своє добре ім’я, самоповагу, а найбіль-
ше – про Бога та Його справедливе покарання: “П’яниця не видить 
шкоди, яку наносить свому здоровлю. Байдужий до страту гроша, без 
сльози, без милосердя бачить нещастя жінки і дітей, байдужий на те, 
що всі з нього сміються. Як же міг би піднестися ще вище і пам’ятати 
про вічну кару, про огонь в пеклі, про Божий суд...” [10, с. 298-299]. 

Задумуючись над життям таких сімей та їхніми соціальними про-
блемами, митрополит Шептицький ще раз підкреслює важливу роль 
відповідального чоловіка-батька у християнській родині. Такий чо-
ловік у кожному своєму ділі бачитиме Бога першим та добро своєї 
жінки: “Добрий муж не уп’ється, бо знає, що найбільшим нещастєм 
для дружини – мати мужа-пияка” [25, с. 25]. Відповідальний чоло-
вік завжди показуватиме добрий приклад своїм дітям. Дивлячись на 
свого батька, дитина формуватиме своє ставлення до алкоголю: “Хто 
виховався в чесній і тверезій родині, то йому і в голову не прийде впи-
тися, бо від родичів навчився бридитися пияцтвом” [23, с. 65]. 

Часто голова християнської родини так переймається її добробу-
том, що й забуває про духовне виховання. Небезпечно, навчає Слуга 
Божий Андрей, для чоловіка і батька родини клопотатися матеріаль-
ними потребами дружини і дітей та нехтувати духовними. Мета люд-
ської праці інша: “Отець родини працює, дбає о добра, щадить і думає 
о тім, що лишити дітям, але не забуває, що вічне спасеннє важніше від 
всіх дочасних дібр” [11, с. 760]. В іншому місці додає: “Праця, хоч як 
потрібна, не є сама в собі метою життя, що вона має вести чоловіка до 
Бога, що чоловік має в житті працювати, щоби заслужити на нагороду 



Наукові записки306

в небі… І овочі нашої праці є Божим даром. Їх треба так уживати, щоб 
вони не віддаляли від Бога, а до Бога вели” [22, с. 26]. 

У світлі ціх слів зрозуміло, які катастрофічні наслідки матиме за-
недбання батьками тої істини, що їхні діти є наслідниками вічності, 
що одного дня вони змушені будуть скласти звіт про свої вчинки пе-
ред Богом і що мають унаслідувати життя після смерті. Кир Андрей 
застерігає: “Як кому Бог дав діти, вложив на него великий обов’язок 
ті діти по-Божому виховувати. Колись на страшнім суді зажадає Бог 
строгого рахунку від родичів, що о свої діти мало дбали” [23, с. 65]. 

Одним із найбільших обов’язків батька є духовний провід для ро-
дини, а його покликанням – доносити духовні цінності до дітей. Бать-
ко у сім’ї має бути символом та представником Божої влади. Звер-
таючись до Бога як до Батька, діти (особливо в період формування) 
можуть скласти собі уяву про Небесного Отця, взоруючись на при-
клад їхнього земного батька. Батько ніколи не повинен соромитися 
визнавати Бога не лише у своєму серці, але і як батько родини [25, 
с. 33]. Митрополит Шептицький підкреслює важливість поведінки 
батька у родині, яка завжди служить дітям за приклад. Батькові слова 
та вчинки є першим законом у житті дитини. Тому “бідна та дитина, 
що вже замолоду навчилася від батька всякого безправства! Що вже 
від тепер привикає до неладу та непорядку, що вже від малку починає 
красти, пити, ненавидіти людей та легковажити власну честь та со-
вість!” [25, с. 28]. 

Будучи духовним провідником у домі, в обов’язки батька входить 
виховання дітей у дисципліні. Слуга Божий Андрей бачить щастя ді-
тей у доброму проводі батька, який знає, коли і як вказати на погані 
вчинки дітей. Він мусить розуміти те, що всі люди народжуються з 
гріховною природою: “Щаслива та дитина, що, зростаючи, одержує 
від батька здорову науку! Що вже за першим разом, як тільки, мимо-
волі, не знаючи ще, чи вільно чи ні, сягнула по чуже добро, а зараз 
таки почула від батька це важне слово: “Цього не вільно! То гріх! То 
не добре!” Бо від тої хвилі вона вже встидається красти! Словом: вона 
навчилася (чого й старих ніхто не навчить хоч би й який вчений чи 
мудрець цілими годинами навіть учив!), чим є для народу чесність!” 
[25, с. 29]. 

Цілком зрозуміло, що великим обов’язком батька є охоронити 
дитину від гріховного зросту. Батько повинен контролювати вчин-
ки дитини, що також включає винагороду за добрі діла та покаран-
ня за погані. Користь від покарання полягає у тому, щоб встановити 
відповідний страх до відповідальності та поваги до тих, хто керує. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 307

“Авторитет батька це виразний образ авторитету Бога Сотворителя, 
тому послух для нього має віддаватися “у Господі” (Еф. 6:1), себто 
для Бога, з послуху для Божого закона, з любови для того “Отця, що 
на Небі” [24, с. 170]. 

Це допомагає дитині зрозуміти та повірити в реальність Божого 
покарання. Поза тим батько родини у своєму покаранні має насліду-
вати приклад милосердного Небесного Отця: “Коли прийдеться озна-
чити, на чому саме та карність полягає, треба б, здається сказати, що 
вона не в зовнішній якійсь строгості, а радше в тому, що син мусить 
ясно знати, що є такі промахи, яких батько не простить, які рівнялися 
б цілковитим зіванням зв’язи з батьком і заслугували б на проклят-
тя… Безперечно, батько мусить наслідувати милосерного Небесного 
Вітця; мусить прощати не тільки ті промахи, у які і праведний щодня 
впадає, але й правдиві упадки, й тяжкі гріхи. Але мусить їх прощати 
так, як Бог, жадаючи і покаяння, і задосить учинення, і поправи” [21, 
с. 247-248]. 

Беручи до уваги вищенаведені роздуми митрополита Андрея 
Шептицького, бачимо, що батько родини має бути справедливим та 
чесним. Це і є головними елементами виховання, що належать до 
його ролі. Взаємостосунки між чоловіком, жінкою та дітьми уклада-
тимуться добре лише тоді, коли батько буде справедливаим та чес-
ним у будь-якій життєвій ситуації, у кожній відповіді на поставлене 
запитання чи у вирішенні будь-яких проблем. Це означає, що глава 
родини своєю поведінкою підтверджує те, чого хоче навчити своїх ді-
тей та чого вимагає від них. Його поведінка стосовно інших має бути 
такою самою, як би він хотів, щоб вони поводилися з ним. Шептиць-
кий так пояснює розуміння справедливості: “Справедливість трудна 
чеснот, вона вимагає, щоб ми вміли себе судити й своє добро мірити 
тою самою мірою, що нею судимо й міримо добро ближнього. Тому 
то правдива справедливість майже все потребує любови, а без любови 
й часто трудно обійтися. Як довго ми не вважаємо ближніх за братів, 
дітей одної родини, одного Батька – Бога, так довго всі їхні справи 
для нас такі чужі, що не можемо часом піднестися до того поняття, 
що їм належиться” [10, с. 295]. 

Родина є саме тим місцем, де у дитячому житті ці два елементи 
зароджуються. Батько завжди має стояти на охороні справедливості 
та чесності у родині. Тому-то це і є його обов’язком створити таку 
домашню атмосферу, щоб жінка і діти відчували себе захищеними, 
впевненими, вільними, а одночасно і відповідальними та мали право 
на взаємини з іншими [16, с. 169]. 



Наукові записки308

До обов’язків голови родини входить не лише забезпечувати її ма-
теріально, але й охороняти. Чоловік та батько родини, який постійно 
та наполегливо переносить труднощі життя, який не боїться стояти 
за правду та, водночас, залишиається стриманим, вчить усіх членів 
родини бути мужніми та великодушними. Це є знак правдивого геро-
їзму. Особливо в часи лихоліття, зокрема воєн, кожен народ потребує 
справді мужніх чоловіків. Тому-то, пропагуючи мужність у родині, 
батько навчає власних дітей християнської мужності, жертовності, 
любові до Бога та ближнього [3, с. 246-247]. 

Митрополит Шептицький різнобічно висвітлює правдиву муж-
ність чоловіка та батька, що проявляється в моральній підтримці, єд-
нанні сердець та правдивій пораді. Він покликаний духовно оберігати 
своїх дітей, охороняючи їх від того, щоб улягати злу чи зазнали його 
руйнівних впливів. Тут велике значення має не лише те, чого діти на-
вчені, але і те, від чого їх уберегли їхні батьки [21, с. 235]. “Тому то 
батько родини: виховує синів на добрих робітників, на чесних людей, 
котрі всюди зможуть дати собі раду, всюди сповнять свої обов’язки і 
заслужать на честь і поважаннє у людей, але перед всім дбає отець о 
те, щоби ті сини були правдивими християнами, заховали аж до смер-
ті віру і не далися звести злими примірами на бездорожжя невіри та 
неморальности” [11, с. 760]. 

Слуга Божий Андрей радить чоловікові та батькові християнської 
родини, який є фізично сильним і, при потребі, може охороняти свою 
родину, бути таким же сильним духовно. А щоб кріпитися духовно, 
він потребує допомоги від Бога, яку може випросити для себе в мо-
литві. Дуже важливо, щоб голова християнської родини молився за 
власну родину. Бог довірив йому жінку та дітей, і до його обов’язків 
належить молитися за них і разом з ними [25, с. 33-34]. Оскільки чо-
ловік є відповідальним за провадження молитви у родині, то молитви 
“нехай читає голосно, поволі і так виразно, щоб всі за ним могли по-
вторити слово по слову” [23, с. 70]. 

Однак молитва родини є продовженням молитви спільноти, яка 
лучить усіх у церковних богослужіннях. Беручи участь у молитвах 
Церкви, чоловік розвиває своє духовне життя [19, с. 208-209]. Не 
один раз пригадує митрополит Андрей чоловікові про обов’язок його 
участі з родиною у недільній Божественній Літургії. Втома від фізич-
ної праці, що виконував протягом усього робочого тижня, не звільняє 
голову християнської родини від участі у літургійному житті. На-
впаки, виконання недільного обов’язку надає чоловікові можливість 
отримати Божі ласки для виховання дітей. У Божественній Літургії 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 309

християнська родина єднається з цілою Церквою в прославі, подяці 
та проханні до Всемогутнього Бога [4, с. 54]. 

Уважно вислуховуючи читання зі Святого Письма та ревно роз-
важаючи над проповіддю, чоловік та батько збагачує своє знання ка-
техизму. Водночас, голова родини, провадячи сім’ю в молитві, стає 
катехитом для них. Він доносить Слово Боже до жінки та дітей [26, 
с. 142-143]. 

“Як ціла Церква живе св. Таїнством Євхаристії, так і має жити 
християнська родина. Часте приступання чоловіком-батьком до 
Пресвятої Євхаристії надає йому великої сили у виконанні своїх 
обов’язків. Більше того, побільшує нагороду вічну, побільшує освячу-
ючу благодать, а до того вчить душу пильнуватися, стерегтися гріха, 
вчить душу питати себе саму, чи не має гріха… Практика частішого  
св. Причастя вчить людину здержуватися від гріха, а Божа благодать 
дає їй і силу потрібну до того… наставляти й на інші християнські 
чесноти, а між тими чеснотами й на цю… – святість і чистоту супруж-
нього життя” [9, с. 271-272]. 

Одночасно, Слуга Божий Андрей докоряє тим, хто навіть у час 
Великого посту ухиляється від приступання до Пресвятої Євхаристії. 
Шептицький вчить: “тому кожний такий, що в часі Пасхи, бодай цей 
раз у році, не їсть пресвятого Христового Тіла і не п’є пресвятої чаші 
Його Крови, живе без благодаті, без Божого благословення. Без пресв. 
Євхаристії не можна бути добрим християнином… той певно і в ба-
гатьох інших речах переступає Божу заповідь і стягає на себе Божий 
гнів і Божу кару. Він передовсім часто опускає Службу Божу в неділі 
і свята, опускає молитву та не має Божої благодаті, потрібної до хрис-
тиянського життя, себто не може як слід сповняти своїх обов’язків 
супроти Бога, супроти родини й супроти себе самого… Йому трудно 
сповняти як слід щоденні обов’язки християнина супроти жінки чи 
мужа, супроти дітей, супроти сусідів…” [10, с. 248]. 

Митрополит Шептицький, аналізуючи важливість та якість молит-
ви батька-християнина, вказує також на духовний зріст родини. Якщо 
голова родини нехтує щоденними молитвами, то є небезпека, що і 
діти, якщо не дружина, будуть наслідувати його приклад нехтування 
молитов [18, с. 223]. 

Слуга Божий Андрей не лише наголошував на важливості молитви 
в родинному житті, але й особисто уклав кілька таких молитов. Ще 
перед своїм вступом до монастиря, він 23 травня 1888 р. написав та-
кий текст молитовного прохання до Господа: “Дай їй [християнській 
родині] батьків, що відверто й завзято визнавали би Твою святу віру і 



Наукові записки310

жили би згідно з Твоїми заповідями. Щоби вони могли за ту віру від-
дати своє життя так, як св. Йосафат” [2, с. 84]. 

Згодом, уже будучи митрополитом Галицьким, Шептицький нео-
дноразово доповнює текст цієї молитви: “Най [Христос] дає нам 
християнських отців родини, мудрих впроводі, святих в примірі, 
ощадливих, працьовитих, жертволюбивих, де йде о загальне добро, 
солідарних в народній праці, сильних в пересвідченнях, а сміливих в 
їх обороні…” [14, с. 208]. “Дай нам таких батьків, які голосно й від-
верто признавалися б до божественної твоєї євангелії і до твоєї служ-
би. Дай нам батьків, які для своїх дружин були б прикладом христи-
янського життя, правдивими опікунами та добрими провідниками в 
житті…” [12, с. 82]. “Хай дасть українським народам батьків, що були 
би для потомства прикладом громадянських чеснот жертвенної праці 
для Батьківщини і мудрої ради в громадських справах...” [17, с. 378]. 

Як взірцевий приклад виконання обов’язків чоловіка-батька в 
християнській родині, Слуга Божий Андрей у своїх богословських 
роздумах ставить приклад св. Йосипа: Святий Йосип був головою 
дому і наказував. Але як наказував, коли знав, що Ісус Христос – то 
Син Божий, а Пречиста Діва – Мати Божа?! Очевидно, як у чомусь 
щось наказав, то завжди на добре і заодно з любов’ю. А як дуже лю-
бив їх цілим своїм серцем! Як щиро для них працював! Як запопадли-
во боронив їх від усякого лиха! [25, 26]. 

Шептицький закликає голову родини у всьому наслідувати св. Йо-
сипа: тобто ставитися до своєї дружини так, як той ставився до Бого-
родиці, та любити своїх дітей подібно до того, як св. Обручник Пре-
чистої любив Ісуса Христа. Як зауважує митрополит Андрей: “Бо хоч 
Ісус Христос і не був рідною дитиною святого Йосипа (бо народився 
з Діви Марії чудом ласки Святого Духа), то все-таки Йосип був опі-
куном Його” [25, 26]. 

У цьому контексті заслуговують на увагу також міркування ми-
трополита Шептицького щодо долі сиріт і напівсиріт. Це явище було 
досить пошереним у ті часи через високу смертність українського на-
селення, зумовлену тяжким економічним становищем, виснажливою 
працею та низьким рівнем медичної допомоги. Особливо багато дітей 
у Галичині залишилося без батьків після Першої світової війни та по-
дальших українських визвольних змагань. Для вдівця (як і для вдови) 
важко було самому виховувати та утримувати дітей. Тому упродовж 
короткого часу постало чимало нових сімей, де один чи навіть двоє по-
другів уже мали дітей з попереднього шлюбу. Беручи ці обставини до 
уваги, Слуга Божий Андрей особливо звертався до чоловіків, які одру-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 311

жувалися з вдовами, щоб вони ставали справжніми батьками для їхніх 
дітей. Їхній приклад та авторитет повинен не лише компенсувати пев-
ні прогалини в родинному вихованні напівсиріт, але й мати важливий 
суспільний вимір: “Ціле майже покоління виховувалось без батьків, 
було позбавлене вітцівського проводу в тих літах, в яких той провід є 
найконечніший. Тим молодим людям буде щось сущного бракувати в 
життю, слабий провід матері не може виробити передусім у мужчини 
духа карности і авторитету, без якого чоловік надто заражений на по-
куси самоволі і безграничної свободи, щоб міг бути послушним сином 
Церкви й добрим горожанином” [5, с. 124]. 

І тут знову митрополит Андрей подає вітчимам образ св. Йоси-
па як взірець справжнього батьківства та приклад для наслідування. 
Лише в чесному та правдивому відображенні батьківського життя чо-
ловік виконує свої обов’язки [20, с. 356]. 

Підсумовуючи, можемо сказати, що митрополит Андрей Шеп-
тицький у своїх творах підкреслював провідну роль чоловіка у роди-
ні, особливо наголошуючи на її духовному вимірі та неабиякій від-
повідальності за належне виконання своїх обов’язків. Ці обов’язки, 
покладені на плечі чоловіка-батька у родині, не є легкими, та все ж 
можливими до виконання, при умові, що чоловік центром своєї діяль-
ності матиме Бога та керуватиметься Його святими Заповідями, серед 
яких найпершою є Заповідь любові. 

Література:
1. Б[однарук] І. Великий Чернець і Народолюбець. У п’яті роковини 

смерти митрополита Андрея Шептицького – Прудентополіc: Друкарня оо. 
Василіян, 1949. – 152 с. 

2. Горкільльо М. Митрополит Андрей Шептицький – великий апостол 
церковної єдности // Логос. – 1961. – Т. ХІІ. – № 2. – С. 81-93. 

3. З декретів Собору 1942. Плекання мужества (24 жовтеня 1942) // 
Письма-послання митрополита Андрея Шептицького, ЧСВВ з часів ні-
мецької окупації. – Йорктон: Голос Спасителя, 1969. – С. 246-249. 

4. З декретів Собору 1942. Про святкування неділі (7 лютого 1942) // 
Письма-послання митрополита Андрея Шептицького, ЧСВВ з часів ні-
мецької окупації. – Йорктон: Голос Спасителя, 1969. – С. 43-56. 

5. Крупа Л. Погляди митрополита Андрея Шептицького на християн-
ську родину // Матеріали наукової конференції, присвяченої 100-річчю від 
часу введення на митрополичий престіл у Львові Слуги Божого Андрея 
Шептицького / Упоряд. І. Герета. – Т: СМП “Астон,” 2002. – 256. 

6. Крупач Т. Родина – відблиск неба // Газета “Арка”. – 2001. – № 21 
(31). – С. 11. 



Наукові записки312

7. Рибак Ю. “Рерум Новарум” та Митрополит Шептицький // Дзвони. – 
1980. – № 3-4. – С. 75-84. 

8. Шептицький А. До вірних (ЛАЕВ: 12 лютого 1940) // Письма-послан-
ня митрополита Андрея. Відбитка з “Логосу”. – Йорктон: Голос Спасителя, 
1961. – С. 14-15. 

9. Шептицький А. До вірних (ЛАЕВ: березень-квітень 1936) // Митро-
полит Андрей Шептицький. Твори – Opera (морально-пасторальні). – Рим: 
Український католицький університет, 1983. – С. 269-274. 

10. Шептицький А. До тих, що на Пасху не причащалися (ЛАЕВ: жов-
тень-листопад 1936) // Митрополит Андрей Шептицький. Твори – Opera 
(морально-пасторальні). – Рим: Український католицький університет, 
1983. – С. 290-306. 

11. Шептицький А. Канадийським русинам (Жовква, 1911) // Митропо-
лит Андрей Шептицький. Документи і матеріали 1899-1944. – Т. І: Пас-
тирські послання 1899-1914 / Упор. О. Гайова та Р. Тереховський. – Львів: 
Артос, 2007. – С. 722-767. 

12. Шептицький А. Молитва за українську родину // Прийдіте поклонім-
ся. Молитовник. – Рим, 1991. – 1023 c. 

13. Шептицький А. На грані двох віків (Станіславів, 13 грудня 1900) // 
Митрополит Андрей Шептицький. Документи і матеріали 1899-1944. – Т. І: 
Пастирські послання 1899-1914 / Упор. О. Гайова та Р. Тереховський. – Львів: 
Артос, 2007. – С. 99-111. 

14. Шептицький А. О відданю ся Христовій любові (25 травня  
1909) // Твори Слуги Божого Митрополита Андрея Шептицького. – Торонто,  
1965. – Т. І. – 280 с. 

15. Шептицький А. Пам’ятка для руських робітників в Німеччині, Фран-
ції, Сполучених Державах, Канаді, Бразилії і Аргентині (Дев’ятники – Лав-
рів, листопад-березень 1911-1912) // Митрополит Андрей Шептицький. 
Документи і матеріали 1899-1944. – Т. І: Пастирські послання 1899-1914 / 
Упор. О. Гайова та Р. Тереховський. – Львів: Артос, 2007. – С. 787-817. 

16. Шептицький А. Пастирське послання до поляків греко-католицького 
обряду (Крехів, 16 травня 1904) // Митрополит Андрей Шептицький: Жит-
тя і діяльність. Документи і матеріали 1899-1944. – Т. ІІІ: Церква і душпас-
тирство. Пастирські листи і послання 1901-1914 / Упор. І. Костюк. – Івано-
Франківськ: Нова Зоря, 2000. – С. 163-172. 

17. Шептицький А. Побажання, поміщені у “Львівських вістях” (Львів, 
21 квітня 1943) // Письма-послання митрополита Андрея Шептицького, 
ЧСВВ з часів німецької окупації. – Йорктон: Голос Спасителя, 1969. –  
С. 376-378. 

18. Шептицький А. Послання до духовенства на Великий піст 1935р. 
(ЛАЕВ: 15 лютого 1935) // Митрополит Андрей Шептицький. Твори – 
Opera (морально-пасторальні). – Рим: Український католицький універси-
тет, 1983. – С. 214-234. 

19. Шептицький А. Послання про літургічне життя (ЛАЕВ: 15 грудня 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 313

1934, 274-254) // Митрополит Андрей Шептицький. Твори – Opera (мо-
рально-пасторальні). – Рим: Український католицький університет, 1983. –  
С. 208-214. 

20. Шептицький А. Правди віри (Львів, 1901) // Митрополит Андрей 
Шептицький. Документи і матеріали 1899-1944. – Т. І: Пастирські послання 
1899-1914 / Упор. О. Гайова та Р. Тереховський. – Львів: Артос, 2007. –  
С. 308-356. 

21. Шептицький А. Про виховання (24 жовтня 1942) // Письма-послан-
ня митрополита Андрея Шептицького, ЧСВВ з часів німецької окупації. – 
Йорктон: Голос Спасителя, 1969. – С. 231-253. 

22. Шептицький А. Про небезпеку занедбання потрібної праці (лютий 
1940) // Письма-послання митрополита Андрея. Відбитка з “Логосу”. – 
Йорктон: Голос Спасителя, 1961. – С. 25-28. 

23. Шептицький А. Про подружжя в родині (Крехів, 17 лютого, 1902) // 
Митрополит Андрей Шептицький: Життя і діяльність. Документи і мате
ріали 1899-1944. – Т. ІІІ: Церква і душпастирство. Пастирські листи і посла
ння 1901-1914 / Упор. І. Костюк. – Івано-Франківськ: Нова Зоря, 2000. –  
С. 53-74. 

24. Шептицький А. Про четверту Божу заповідь (31 жовтня 1941) // Про-
токоли засідань Львівських архієпархіальних соборів 1940-1944 рр. / Упор. 
А. Баб’як. – Львів: Місіонер, 2000. – С. 168-198. 

25. Шептицький А. Християнська родина (Жовква, 1900) // Митрополит 
Андрей Шептицький. Життя і діяльність. Документи і матеріали  
1899-1944. – Т. ІІ: Церква і суспільне питання. – Кн. 1: Пастирське вчення та  
діяльність / Упор. А. Кравчук. – Львів: Місіонер, 1998. – С. 17-36. 

26. Шептицький А. Хто винен? До священиків (ЛАЕВ: 15 травня 1934) // 
Митрополит Андрей Шептицький. Твори – Opera (морально-пасторальні). – 
Рим: Український католицький університет, 1983. – С. 122-147. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, проректор із 
навчально-виховної та наукової роботи Національного університету 
“Острозька академія” П. М. Кралюк



Наукові записки314

УДК 130. 2

Ганна Білик 

СУБ’ЄКТ ТВОРЧОСТІ: ІДЕНТИФІКАЦІЯ З НІЧИМ
У статті розглядається проблематика ідентичності у су

б’єкта творчості. Він проходить шлях почергових ідентифікацій 
із своїми творіннями. Якщо згодитись із думкою французького 
автора М.  Бланшо, що творіння відначально є “Нічим”, первин-
ною порожнечею, мусимо визнати також, що, в такому випад-
ку, суб’єкт творчості ідентифікується із нічим. Ця ідея корелює 
із ідеєю про ризикованість, навіть небезпеку стану творчості. 

Ключові слова: суб’єкт творчості, творіння, ідентифікація 
з нічим.

Bilyk G. Subject of creativity: identity with nothing
In this text the problem of identity of subject of creativity is examined. 

It passes the way of next identities with his creations. If we agree with 
the French author M. Blanchot’s opinion, that creation is Nothing 
initially, initial emptiness, we must recognize too that in this case the 
subject of creativity is identities with nothing. This idea correlates with 
the idea about risk and even danger of state of creativity. 

Key words: the subject of creativity, creation, identity with nothing.

Билык А. Субъект творчества: идентификация с ничем 
В данной статье рассматривается проблема идентичности 

у субьекта творчества. Он проходит путь поочередных иден-
тификаций со своим творением. Если согласиться с мыслью 
французкого автора М.  Бланшо, что творение изначально есть 
“Ничто”, первичной пустотой, мы должны согласиться и с 
тем, что субьект творчества в таком случае идентифициру-
ется с ничем. Эта идея корелирует с идеями о рискованности и 
даже опасности состояний творчества. 

Ключевые слова: субьект творчества, творение, идентифи-
кация с ничем.

У статті досліджується питання про процес ідентифікації у суб’єкта 
творчості. Стан суб’єкта при ідентифікації із творінням ставить по-
слідовно й інші питання, які ми також розглядаємо: з чого мусить 
складатися суб’єкт у своїй структурі ідентичностей, щоб корелювати 
із своєю творчістю; чим ідентичність суб’єкта творчості відрізняєть-
ся від ідентичності суб’єкта взагалі, тобто що у вимір ідентичності 

© Ганна Білик, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 315

додає фактор творчості, і чи є фактор творчості основним для визна-
чення ідентифікації. Вирішення цих питань є метою цієї статті, пред-
метом дослідження – ідентичність суб’єкта творчості. 

Актуальність дослідження зумовлюється сучасним загальнонау-
ковим інтересом до питання ідентичності, що свідчить про наявність 
культурного запиту щодо досліджень ідентичностей саме у множині, 
у їх розмаїтті та у їх співвідношенні із іншими культурним утворен-
нями. Принципово по-новому розуміємо ми сам процес творчості. 
Зазвичай процес творчості порівнюють із процесом збагачення, на-
буття нового, швидше цінного. Традиційний підхід створює навколо 
фігури творця ореол позитиву – у сенсі набуття нового досвіду, збага-
чення особистості. Так ми можемо розуміти творця як того, хто рос-
те особистісно. Радикально протилежною є думка М.  Бланшо, який 
розуміє процес творчості жорстким протистоянням між суб’єктом і 
творінням, яке є апріорі набагато більше самого суб’єкта творчості та 
його можливостей. Творець у його інтерпретації має мало спільного 
із тою фігурою, яку стереотипно змальовує шкільний підхід. Саме з 
причин розуміння Бланшо творчості як спустошення та винищення 
“Я”, розуміння в негативному ключі (не морально, а метафізично), ми 
зацікавлені у використанні його теоретичної спадщини. 

У методологічному аспекті для нас важливими є насамперед ро-
зуміння та інтерпретація предмета, виходячи із його внутрішніх осо-
бливостей, тому аналітика відбувається як герменевтика суб’єкта 
творчості. Суб’єкт творчості в цьому тексті – транслятор творіння, 
наділений всіма ознаками суб’єктності; творіння можна ототожнити 
із натхненням і ідеєю твору, воно є рушійною силою процесу твор-
чості; ідентичність розуміється як сукупність фактів самовизначення 
та саморозуміння. 

Теорія творчості та ідеї М.  Бланшо
Сам процес творчості у Бланшо постає як шлях втрат та ризиків, 

за його думкою, творіння є первинне “Ніщо”, здатне втягувати в себе, 
знищувати. Його характеристики – відначальна порожнеча та можли
вість промовляти крізь суб’єкта творчості. Воно, творіння, дає можли-
вість до існування – письменнику бути письменником, поетові поетом. 

Крім того, творчість – єдина умова існування суб’єкта творчості: 
“поет існує лише поетично, як можливість вірша, і в цьому сенсі після 
нього, хоч і перед ним” [1]. Ані суб’єкт творчості, ані творіння одне 
до одного не зводяться. Це наче кола часткового перетинання і там, 
де це перетинання відбувається, творіння втілюється через суб’єкт, а 
суб’єкт існує як суб’єкт творчості: “натхнення – зовсім не дар поезії 



Наукові записки316

тому, хто вже існує, це існування, дане тому, хто ще не виник” [1, 
с.  231]. Поет не переживає свій твір, як можна з плином часу пережи-
ти дещо або когось, поет живе разом із твором і в ньому гине. 

Тому постає питання, як відбувається процес ідентифікації у 
суб’єкта творчості в хронологічному аспекті, адже кожне творіння 
“виробляє” нового поета, його загибель у творі не є метафорою – во-
чевидь, той, хто написав один твір, не є тим самим, хто пише інший, і 
не є тим суб’єком, хто живе громадянським життям, і всі ці суб’єкти 
нешизофренічно зібрані в одне тіло; і при тому суб’єкт не зникає як 
суб’єкт сам по собі. Вирішенням проблеми є ідея М.  Бланшо про не-
впинність шепоту творіння, яка полягає в постійному повторі одного 
творіння в суб’єкті, творіння, яке він не здатний виразити. Ця ідея 
підтверджується досить часто – мається на увазі повтор у одного ав-
тора однієї теми, невдоволеність створеним, вимога до переробок, не-
можливість завершення. Ці характеристики не лише притаманні відо-
мим авторам, але і знайомі багатьом, кому довелося створити власний 
твір – текст, танець, пісню. 

Для того, щоб провести ідею специфічної ідентичності суб’єкта 
творчості, треба оформити спочатку коротко теорію творчості. Ми 
приймаємо схему, де творіння більше творця, де творець транслює 
творіння, а оскільки воно його переважає, то повне висловлення тво-
ріння неможливе. Є ще одна причина – невисловлюваність, тобто 
слова нездатні передати творіння. Тому виникають такі проекти, як 
творіння нової мови. Не обов’язково буквально (хоча є і проекти типу 
новояза чи заумної мови), так, мову автора може сприймати теоре-
тик [3] або кожен читач, змушений до трансформацій, до власної змі-
ни, щоб підлаштуватись під нове письмо [4]. Письмо, особиста нова 
мова, уже самою собою намагається передати творіння. Творець, пе-
редаючи (транслюючи, записуючи) творіння, поступається йому, ви-
знає його перевагу, відмовляється від себе, втрачає себе. Для того, 
щоб очистити місце для творіння. Це означає, що є місце тільки для 
одного дечого (одиниці, що висловлюється). На момент передачі так 
і є: неможливо говорити водночас від двох осіб, їх треба хоча б ви-
пускати почергово. 

Тому ми говоримо не ідентичність, а ідентичності, які проявляють
ся одна за одною, а із Бланшо можна погодитись у тому варіанті, що 
суб’єкт творчості весь час висловлює свої творіння і тому весь час ви
словлює “Його”, і для того, щоб це було можливо, змушений змінити 
“Я” на “Воно”, яке універсально підходить усім голосам у його творах. 
Без драматизму можна сприймати це як надання собі такої форми, яка 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 317

могла би прийняти будь-який зміст. Таке внутрішнє формування не 
обов’язково свідоме і може мати прояви догравання в житті театраль-
них ролей, чи договорення подумки неприємної розмови. 

Це означає, що суб’єкт володіє таким ступенем внутрішньої плас-
тичності та порожнечі, що може прийняти в себе сторонній зміст. І 
ще він може його присвоїти. Ідентичність – це, по суті, присвоєння 
собі уявних “Я”, тих, які відповідають внутрішнім і зовнішнім по-
требам. Порожнеча необхідна, щоб висловити творіння, присвоєння 
необхідне для “Я”, воно обирає собі відповідне і присвоює, маскує 
порожнечу, яка відкриється для наступної трансляції. 

Властивості творіння
Інший момент сторонньості та власності. У нас немає підстав 

виносити творіння, те первинне “Воно”, що промовляє із середини 
суб’єкта до і на момент творчості, десь за межі самого цього суб’єкта. 
Ми можемо говорити про впливи, про відчуття, рефлексії суб’єкта над 
сторонніми ідеями, про раптовість натхнення, і його штучні виклики 
за допомогою спеціальних засобів, а не про саме по собі об’єктивне 
існування сховища натхнень та творінь десь окремо від свідомості. 

Можливість штучного викликання за допомогою галюциногенів 
стану, схожого до стану натхнення, дозволяє дійти висновку про те, 
що стан творчості – лише один із можливих станів свідомості, який 
може викликати звикання та залежність. Крім того, він може зіграти 
у реальність, ставши більш бажаною для свідомості реальністю, ніж 
навколишня. Сам образ реальності – також людський конструкт, тому 
якійсь з реальностей може надаватися вищій статус. 

Повертаючись до творіння, ми не можемо з повною впевненістю 
сказати, як його розуміти і де його поміщати. Дещо, що є властивістю 
свідомості, здатне до тренування (може бути викликаним за допомо-
гою асоціацій чи сторонніх засобів, ритуалу), не володіє матеріаль-
ністю, може виражатись за допомогою ідеї (яка не в повній мірі може 
бути передана як слово, образ, дія або предмет), підкорює собі всі дії 
людини не гірше фізіологічних потреб (це демонструє бажана швид-
кість виконання запиту натхнення), має тимчасовий характер. Ми мо-
жемо лише описати найбільш повно якості цього явища, але це буде 
в кращому випадку “насичений опис” за Гірцом [2], а не розуміння 
самого явища, як би цього хотілося досягти згідно з герменевтичною 
програмою. Правда, Гірц вважав, що “насичений опис” – єдине, що 
нам дано при дослідженні явища. 

Суб’єкт і множинність ідентичностей
Творіння, лишимо його як дещо, як “Воно”, оскільки воно зміню-



Наукові записки318

ване та нечітко виражене, впливає на ідентифікації суб’єкта, який 
знаходить його всередині себе. Творіння суб’єкт знаходить всередині 
себе, воно є його внутрішнім і водночас більшим. Якщо творіння ви-
ступило як ідентифікатор, суб’єкт став суб’єктом творчості. 

Суб’єкт творчості – це стан суб’єктності в момент актуалізації 
творіння та процесу творчості. Якщо візьмемо більш загальний ме-
ханізм ідентифікацій, то можна представити його як процес запитів 
та підтверджень/непідтверджень. Сама мова та управління дієслова 
виражають цей процес: ідентифікація з чим. Саме співвіднесення із 
чимось і образ цього чогось визначають процес ідентифікації. Візьме-
мо за основу ідентифікацію соціальну, згідно з фахом або статусом: я 
студент, я культуролог. Це включає в себе як уявлення про те, чим є 
студент, якими характеристиками він володіє, так і роботу за співвід-
ношенням: чи відповідаю я цим характеристикам. Так само візьмемо 
і механізм ідентифікації із творінням. Якщо воно є Воно, то, щоб спів-
віднестись із ним, треба і самому бути хоча б частково Ним. 

Це виводить до ще одного питання – як утримуються різні іден-
тичності в одній особистості, але нічого не можемо сказати, окрім 
того, що саме завдяки наявності особистості вони і утримується. Осо-
бистість уже сама по собі допускає ідентифікацію не з одним іденти-
фікатором, а з кількома (я студент, танцюрист, комуніст і кішка на 
карнавалі – така фраза не викличе відчуття шизофренії). 

Множинна ідентичність автора залишає сліди – у творах, у щоден-
никах, у враженнях інших людей. Сам вислів про можливість людини 
бути різною свідчить якщо не про множинність її ідентифікацій, то 
про багатогранність самої особистості за якістю. Зрештою, ми мо
жемо назвати це явище зміною соціальних ролей та заспокоїтись – 
адже перехід від однієї теорії до зовсім іншої часто виглядає як за-
криття теми. Щоправда, примірка та актуалізація різних соціальних 
ролей є нічим іншим як ідентифікацією з ними. І часто саме соціальні 
ролі виконують роль ідентифікаторів. Множинність ідентифікацій 
ми вважаємо однією з ключових властивостей як особистості, так і 
суб’єктності. Ця множинність не заважає бути однією фізичною осо-
бою. Ми лише звертаємо увагу на збільшену множинність у суб’єкта 
творчості, за рахунок його ідентифікацій із своїми творіннями. 

Ці кілька ідентифікацій не заперечують одну особу, вона лише дає 
їм всім прихисток у собі. І мова йде про силу творчих ідентифікацій, 
які не звучать як “я автор, я музикант”, а є ідентифікацією із самим 
твором, може і з персонажем, а передусім із твором. Ця ідентифікація 
займає місце в особистості, підміняючи собою інші. Всі ідентифіка-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 319

ції, які ми приводили для прикладу (комуніст, танцюрист, студент) є 
соціальними ролями, які, хоч і можуть ґрунтовно оформлювати та де-
термінувати все життя людини, наче лишають ще місце для “Я”, для 
такого рівня особистої наповненості, яке дозволить сказати: я – дещо 
інше, аніж комуніст, танцюрист і студент, це все – конструкт, а ще 
є основа, “Я”. “Творчі ідентифікації” не лишають місця цьому “Я”, 
воно має перетворитися на порожнє місце, щоб його можна було на-
повнити. Тому саме творча діяльність перетворює “Я” на “Воно”. За 
силою своєї дії ідентифікації соціальних ролей дозволяють суб’єкту 
пам’ятати своє громадянське ім’я, творчі ідентифікації заміщають со-
бою це громадянське ім’я. 

“Пусте місце”: ідентифікація з нічим
Який би варіант ми не приймали, при ідентифікації із власним тво-

ром, автор приймає на себе його суттєві характеристики. Ідентифіку-
ючись із творінням (якщо згодитись із Бланшо, що творіння первинно 
є нічим), суб’єкт творчості також ідентифікується з нічим. 

У випадку визнання одного натхнення на одного автора, одного 
невпинного творіння у суб’єкта творчості, він постає як суб’єкт із 
внутрішньою порожнечею на місці ідентифікації. Ототожнення себе 
із голосом творіння, із твором хоч і створює ілюзію наповненості, 
різноманітності, яскравості самовизначення, містить у собі пустоту, 
первинну відсутність. А якщо допустити різність творінь на одного 
суб’єкта, то його внутрішня основа має виглядати як система пустот. І 
навіть якщо ми відмовимось від ідеї того, що творіння є нічим, ситуа
ція із ідентифікаціями суб’єкта творчості все одно виглядає як набір 
порожнин, притому порожнин вже готових до використання. Припус-
тимо, що автор пише твори і почергово ідентифікується із кожним із 
них. Їх кількість, почерговість мали б спричинити свій змінний ха-
рактер. І це наповнення треба кудись вміщувати. Наявність ще сво-
єї, окремої ідентичності, власної, не пов’язаної із ідеєю творчості, чи 
пов’язана із нею мінімально, призводить до визнання кількох іден-
тичностей автора. І в будь-якому разі для наповнень творчих ідентич-
ностей йому треба мати пусту форму до наповнення. 

Бланшо, до ідей якого ми часто звертаємось, пропонує варіант 
стратегії порятунку такої власної ідентичності – сховок у щоденнику. 
Він аналізує щоденники письменників і доходить висновку, що автор 
рятує в щоденнику себе шляхом занотування себе. Щоденник виявля-
ється ухиленням від письма. 

Суб’єкт творчості відрізняється від суб’єкта наявністю творіння 
і порожнин. Відрізняється зведенням суб’єктності з “Я” до “Воно”, 



Наукові записки320

до іншого рівня, який не позбавляє його суб’єктності, але змінює її, 
робить такою собі суб’єктністю для всіх. Таким утворенням гнуч-
кої суб’єктності, яке може вмістити будь-що. І тут суб’єктність є не 
останнім, а тільки першим словом, здатністю до наповнення, формою. 
Суб’єкт творчості не втрачає своєї суб’єктності, не перестає бути осо-
бистістю, як носій свідомості і одиниця самостійної сутності. 

Структура ідентичності суб’єкта творчості складається із порож-
нин, які здатні прийняти в себе творіння, щоб ідентифікуватися із 
ним, для найповнішого висловлення, окрім порожнин є ще традицій-
не наповнення – соціальні ролі, психологічне “Я”, і всі вони можуть 
бути витісненими, чим більше порожнин потребуватиме творіння. 
Ось тепер бере початок мова про порятунок від письма у щоденни-
ку, щоб зберегти своє громадянське ім’я, про стратегії ухилення від 
творіння, виверти в письмі. Творіння визначає суб’єкта творчості, дає 
йому життя та визначає його ідентифікацію, – вочевидь, суб’єкт твор-
чості не є суб’єктом іншої формації, а саме творчості, тому саме тво-
ріння є важливішим для самовизначень, і саме воно витісняє всі інші 
ідентифікатори як побічні. 

Література:
1. Бланшо  М. Пространство литературы / Пер. с франц. Б. В. Дубин,  

С. Н. Зенькин, Д. Кротова, В. П. Большаков, Ст. Офертас, Б. М. Скуратов. – 
М: “Логос”, 2002. – 288 с. 

2. Гирц К. Интерпретация культур / К. Гирц; Пер. с анг. – М. : “Россий-
ская политическая энциклопедия” (РОСПЭН), 2004. – 560 с. (Серия “Куль-
турология ХХ век”).

3. Делез Ж. Критика и клиника / Пер. с франц. О. Е. Волчек и С. Л. Фо
кина. Послесл. и примеч. С. Л. Фокина. – СПб. : Machina, 2002. – 240 с. 
(XX век. Критическая библиотека).

4. Подорога В.  А. Человек без кожи (материалы по исследованию До-
стоевского) / Социальная философия и философская антропология. Труды 
и исследования [Сборник статей]. – М. : РАН Ин-тут. Философии, 1995. –  
С. 213-272. 

Рецензент: доктор мистецтвознавства, професор кафедри тео-
рії культури та філософії науки Харківського національного універси-
тету ім. В. Н. Каразіна З. І. Алфьорова



Серія “Філософія”. Випуск 8. 321

УДК 165. 742

Тамара Матюх

ГАЙДЕГГЕРІВСЬКА ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ГУМАНІЗМУ: 
ЗАОЧНА ДИСКУСІЯ З САРТРОМ

У статті осмислюються погляди Сартра та Гайдеггера 
щодо інтерпретації проблеми гуманізму. Аналізується вплив та 
значення цих поглядів на розвиток філософської гуманістики та 
осмислення проблеми людини. Використовуючи Гайдеггерівську 
критику всіх попередніх форм західноєвропейського гуманізму, 
наголошується на необхідності повернення слову “гуманізм” 
його “буттєво-історичного” сенсу. 

Ключові слова: гуманізм, сутність людини, екзистенціалізм, 
квієтизм, Буття. 

Matyukh T. Heidegger’s interpretation of humanism: a 
discussion of Sartre’s correspondence 

This article is dedicated to comprehension of views of Sartre 
and Heidegger on the interpretation of the humanism problem. 
The author analyzes the impact and value of those views on the 
development of philosophical humanism and comprehension of the 
human problem. Using Heidegger’s criticism of all previous forms 
of western European humanism it is emphasized on the return of the 
“existentially-historical” meaning of the word “humanism”. 

Key words: humanity, human nature, existentialism, quietism, 
Genesis. 

Матюх Т. Хайдеггеровская интерпретация гуманизма: за-
очная дискуссия с Сартром 

В статье осмысливаются взгляды Сартра и Хайдеггера отно-
сительно интерпретации проблемы гуманизма. Анализируется 
влияние и значение данных взглядов на развитие философской гу-
манистики и осмысления проблемы человека. Используя Хайдег-
геровскую критику всех предыдущих форм западноевропейского 
гуманизма, отмечается необходимость возвращения слову “гума-
низм” его “бытийно-исторического” смысла. 

Ключевые слова: гуманизм, сущность человека, экзистен
циализм, квиетизм, Бытие. 

Постановка проблеми. Виникнувши ще в античні часи, філософська 
гуманістика – вчення про смислоутворювальні аспекти людського бут-

© Тамара Матюх, 2011



Наукові записки322

тя, сенс людського існування – перетворилась на одну з основних течій 
світової філософії. Як стверджував Е. Фромм: “людина є єдиною жи-
вою істотою, яка відчуває своє буття як проблему, яку вона повинна ви-
рішити і якої вона не може позбутися” [3, с. 56-62]. Ще досі відкритим 
залишається питання: “що таке людина?”, відповідь на яке передбачає 
визнати певну незмінну людську якість, сутність людини як такої. 

“Антропологічний поворот” у філософії ХХ ст. зробив людину цен-
тральною проблемою філософських міркувань, при цьому епітет “гума-
ністичний” став невід’ємною часткою багатьох філософських концеп-
цій. Постає необхідність трансформації та переосмислення проблеми 
гуманізму, який, очевидно, уже давно втратив свій початковий сенс. 

Аналіз досліджень. Розробкою цієї проблематики займались дія
чі Відродження, які створюють своєрідний культ людини, її розуму, 
духу і тіла. До них належить Боккаччо, Данте, Петрарка, Сервантес 
та ін. Культ фізичної краси створюється на полотнах Боттічелі, Ле-
онардо да Вінчі, Рафаеля. Помітний вклад у розвиток цієї пробле-
матики здійснили філософи доби Просвітництва. Зокрема, Вольтер, 
Дідро, Лессінг, Руссо, Сковорода. Вагоме місце в гуманістичному 
Просвітництві посідає І. Кант. Нового звучання ця проблема набу-
ла в Л. Фейєрбаха та К. Маркса. ХХ ст. піддало сумніву та гострій 
критиці класичні концепції гуманізму. Одним із найавторитетніших 
критиків класичного гуманізму вважається М. Гайдеггер. Саме його 
антиесенцсіалістську риторику використовують такі сучасні зарубіж-
ні дослідники, як Ліотар, Фуко, Дерріда, Рорті та ін. До сучасних ві-
тчизняних дослідників цієї проблематики належать В. Лях, В. Пазе-
нок, Т. Пархоменко, О. Соболь, В. Табачковський та ін. 

Постановка завдання. “Перевідкриття гуманізму – головна риса су-
часного стилю мислення”, – наголошував один із провідних американ-
ських постмодерністів С. Тулмін. Насамперед це полягає в переосмис-
ленні такої проблематики на якісно новому рівні. Саме тому метою 
цього дослідження є переосмислення класичних концепцій гуманізму. 
В процесі дослідження цієї актуальної проблеми висвітлюється значу-
щість теоретичної розробки, можливість надання їй нового звучання. 

Виклад основного матеріалу. В сучасній філософській гуманістиці 
поняття “гуманізм” вживається в різних значеннях. Серед них – гума-
нізм як творче самотворення людиною власної сутності (автентичний 
гуманізм); як стратегія і тактика самозбереження у “ворожому світі”; 
як антропологізація проблематики людини, акцентування особистісно-
го існування; як антропний принцип у науці і соціальній практиці; як 
з’ясування самого факту екзистенціювання (буття) людини. Під впли-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 323

вом негативних тенденцій розвитку цивілізації, що спричинила так зва-
ну “стратегію виживання”, під гуманізмом розуміють також і наявність 
умов, що забезпечують існування людини як природної, тілесної істоти. 
За хронологічними критеріями визначають античний, ренесансний, про-
світницький (профанний), новітній і сучасний гуманізм. Ця багатознач-
ність поняття “гуманізм” зумовлюється можливістю в контекстах різних 
культур по-різному, з різним ступенем конкретизації визначати природу 
людської сутності, “людського в людині”, людської свободи. Відповід-
но, це означає лише те, що не можливо точно визначити поняття гуманіз-
му, застосувати переконливий і однозначний критерій людяності. 

Отже, поняття “гуманізм”, належить до тих понять філософської 
мови, які не піддаються однозначній дефініції. Одним із уніфікованих 
його визначень є: “Гуманізм (від лат. “gumanus”) – людський, людя-
ний – система світоглядних орієнтацій, центром котрих є людина, її 
совість, високе призначення та право на вільну самореалізацію. Гу-
манізм визнає вивільнення можливостей людини, її благо критерієм 
оцінки соціальних інститутів, а людяність – нормою стосунків між 
індивідами й соціальними групами, державами” [2, с. 134]. 

Звернення до проблеми гуманізму особливо актуалізується в пере-
ломні моменти людського поступу. Саме таким виявляється ХХ ст. 
Обговорення філософських проблем гуманізму стає особливо акту-
альним після закінчення Другої світової війни. У числі найбільш зна-
чущих робіт у цій галузі слід виділити роботу М. Гайдеггера “Лист 
про гуманізм”. Питання про те, чи був М. Гайдеггер гуманістом, – це 
окреме дискусійне історико-філософське питання. Одночасно – це 
питання його особистої біографії. Незалежно від оцінки цього мис-
лителя з гуманістичної точки зору (його відношення до нацизму, як 
відомо, було далеко не однозначним), ми можемо сказати, що в будь-
якому разі він був дуже талановитим філософом, одним із найоригі-
нальніших філософів-класиків ХХ ст. Також беззаперечним є і той 
факт, що, згідно зі спільним визнанням різних представників філо-
софії ХХ ст., “Лист про гуманізм” є однією з кращих його робіт, яка 
справила вагомий внесок на всю філософську думку минулого століт-
тя, і звичайно ж, на дискусію з проблеми гуманізму в цілому. 

Ця робота була написана М. Гайдеггером у 1946 р. (опублікована 
в 1947 р.). Її назва пов’язана з тим, що стимулом до написання цього 
тексту, його основою став дійсний лист, точніше відповідь М. Гай-
деггера на лист французького філософа Жана Бофре. Своєю чергою, 
питання Ж. Бофре були детерміновані роздумами Ж. П. Сартра, що 
представлені в його брошурі “Екзистенціалізм – це гуманізм”, яка 
теж була опублікована в 1946 р. 



Наукові записки324

В основу першого дискусійного тексту, опублікованого у вигляді 
брошури, був покладений текст університетської лекції Ж. П. Сар-
тра. З одного боку, в цій лекції він висловив свої основні філософ-
ські ідеї, послідовно представлені в його трактаті “Буття і ніщо”. З 
іншого боку, лекційний текст – це особливий текст. Так, дидактичні 
принципи організації лекційного матеріалу вимагають, зокрема, по-
слідовної організації матеріалу, щоб зробити його доступним і таким, 
що запам’ятовується для слухачів. У зазначеній лекції Ж. П. Сартр 
запропонував своїм слухачам, по-перше, класифікацію видів екзис-
тенціалізму, і в цьому контексті, по-друге, своє розуміння взаємин 
між гуманізмом і екзистенціалізмом. Однією з найважливіших фігур 
класифікації Ж. П. Сартра стає М. Гайдеггер. Саме цей факт і стає 
зовнішнім приводом для подальшого звернення французького філо-
софа Жана Бофре до Мартіна Гайдеггера з питаннями про гуманізм. 

Основне завдання своєї роботи Жан-Поль Сартр вбачає в тому, 
щоб захистити екзистенціалізм від несправедливої, як він вважає, 
критики. У зв’язку з цим він запропонував своїм слухачам, а потім 
читачам брошури, такі аргументації на захист екзистенціалізму. 

Найважливішим звинуваченням, висунутим проти екзистенціаліз-
му, є, на думку цього філософа, звинувачення в квієтизмі (лат. – спокій-
ний, недіючий). Як відомо, квієтизм – це релігійно-етичне вчення, що 
виникло наприкінці ХVII століття в католицизмі. Основні ідеї квієтиз-
му пов’язані з пасивним, споглядальним ставленням до життя, з відмо-
вою від активної діяльності, байдужістю до добра і зла. Він проповідує 
примирення зі всіма стражданнями, підпорядкування “божественній 
волі” і так далі [5]. Ж. П. Сартр не міг погодитися з таким трактуванням 
екзистенціалізму. Він стверджував про те, що бездіяльність і відчай не 
є властивостями екзистенціалізму, крім того – відповідно до установок 
екзистенціалізму людина вільно вибирає свій спосіб діяльності. 

Наступне звинувачення пов’язане із твердженням, що екзистенціа
лізм, підкреслюючи негативні сторони людської суті, відмовляється 
від аналізу “світлої сторони людської натури”, розглядає людину 
тільки як ізольовану істоту, суб’єктивно і так далі. Заперечуючи це, 
французький філософ якраз і звертається до гуманізму, послідовно 
роз’яснюючи той сенс, який він вкладав у твердження про єдність 
екзистенціалізму і гуманізму. 

Для нього гуманізм невіддільний від екзистенціалізму тому, що 
“під екзистенціалізмом ми розуміємо таке вчення, яке робить мож-
ливим людське життя і яке, крім того, стверджує, що всяка істина і 
всяка дія припускають деяке середовище і людську суб’єктивність” 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 325

[1, с. 320]. Своєю чергою, одна з перших асоціацій, пов’язаних з гу-
манізмом у XX столітті, – це асоціація, відповідно до якої поняття 
“гуманізм” належить до людських інтересів, є світоглядом, у центрі 
якого ідея людини як найвищої цінності. 

Для Ж. П. Сартра екзистенціалізм – “це виключно строге вчення, 
що менше за все претендує на скандальну популярність і призначене 
у першу чергу для фахівців і філософів” [1, с. 321]. Це – те вчення, 
яке, як і гуманізм, орієнтоване на людину в сукупності всіх її сторін 
та характеристик. 

Ж. П. Сартр виділив два різновиди екзистенціалізму. Перший він 
назвав християнським екзистенціалізмом, до його представників він 
відносить К. Ясперса і П. Марселя. Другий екзистенціалізм він визна-
чив як атеїстичний, відносячи до нього М. Гайдеггера, французьких 
екзистенціалістів, включаючи самого себе. Спільність цих напрямів 
він бачить в тому, що філософи обох напрямів відштовхуються від 
суб’єкта. Їх хвилює загальна проблема з’ясування відносин між сут-
ністю і існуванням. 

Ж. П. Сартр виходить з того, що “існування передує суті”. З його 
точки зору людину важко відразу визначити, бо спочатку вона ні-
чого собою не являє. Людина стає людиною лише потім, тоді, коли 
вона сама себе робить. У цьому Ж. П. Сартр і вбачав найважливі-
ший, навіть перший принцип екзистенціалізму, який він пов’язував 
з суб’єктивністю. Очевидно, що ці ідеї перекликаються з однією з 
асоціацій, вказаною вище, з гуманізмом. Для нього “людина – це на-
самперед проект, який переживається суб’єктивно, а не мох, не цвіль 
і не цвітна капуста. Ніщо не існує до цього проекту, немає нічого на 
умосяжному небі, і людина стане такою, який її проект буття. Не та-
кою, якою вона побажає” [1, с. 323]. Екзистенціалізм, на думку фран-
цузького філософа, – це таке філософське вчення, яке стверджує, що 
людина відповідальна за те, що вона є. 

Така відповідальність людини за саму себе визначається, з точки 
зору Ж. П. Сартра, тим, що “людина засуджена бути вільною. Засудже-
на, тому що не сама себе створила, і все-таки вільна, тому що, одного 
разу закинута в світ, відповідає за все, що робить...” [1, с. 327]. Людина 
відповідальна не тільки за свої раціональні вчинки, але і за свої при-
страсті. Очевидно, що така характеристика людини, філософська по-
зиція екзистенціалізму несумісна з квієтизмом. Адже останній знімає з 
неї відповідальність, прирікає її на бездіяльність. Ж. П. Сартр же твер-
дить прямо протилежне квієтизму: реальність виявляється у дії, в ді-
яльності, “що людина є не що інше, як її проект самої себе. Людина іс-



Наукові записки326

нує лише настільки, наскільки себе здійснює. Вона є, отже, не що інше, 
як сукупність своїх вчинків, не що інше, як власне життя” [1, с. 333]. 

Так послідовно Ж. П. Сартр вибудовував свою аргументацію, до-
водячи, що на відміну від квієтизму, екзистенціалізм – це оптиміс-
тичне учення, в якому людина відповідальна за свою долю, за про-
ект свого життя і за його реалізацію. Відповідно до екзистенціалізму  
Ж. П. Сартра, “людина знаходиться в організованій ситуації”, тож, 
що б вона не робила, вона несе повну відповідальність за ухвалене 
рішення. Крім того, він вважав, що людину треба визначати лише від-
повідно до її рішення зайняти певну позицію, відповідно до її діяль-
ності, направленої на реалізацію якихось цілей. 

Ж. П. Сартру дорікали за саму постановку питання, чи “є екзис-
тенціалізм гуманізмом” [1, с. 343]. У зв’язку з цим він розглядав два 
різних смисли слова “гуманізм”. 

У першому з виділених ним смислів людина розуміється як мета 
і як вища цінність. При такому підході, згідно з Ж. П. Сартром, фор-
мується культ людства, якому “можна поклонятися на зразок Огюста 
Конта”. На думку Ж. П. Сартра, такий гуманізм абсурдний, тому від 
нього потрібно відмовитися. 

Французький філософ пропонує розуміти гуманізм в іншому сен-
сі. Його проект гуманізму включає уявлення про діяльний характер 
людини, для якої “немає іншого законодавця, окрім неї самої”. За 
Ж. П. Сартром, людина сама “в ситуації закинутості” вирішує свою 
долю, звертаючись до пошуку ланцюгів, що знаходяться поза нею. 
Згідно з екзистенціалізмом Ж. П. Сартра, звільнення людини відбува-
ється через її конкретне самоздійснення, орієнтоване на діяльність і 
свободу, на відповідальність за саму себе в організації з іншими. 

М. Гайдеггер не погоджується з таким тлумаченням гуманізму. 
Однією з найбільших вад Сартрової філософії він вважав її “неви-
правний суб’єктивізм” й запропонував свій варіант розв’язання су-
перечностей, які, на його думку, стали наслідком абсолютизації 
суб’єктивістського розуміння реальності. Інтенції, що спрямували 
роздуми М. Гайдеггера у такому напрямку, збігаються з його спроба-
ми об’єктивізувати “екзистенціальне”. 

 З самого початку свого листа він задає дуже високий рівень аб-
стракцій та ідеалізації. Він пише, що “ми далеко ще не продумуємо 
сутність діяльності з достатньою визначеністю. Люди бачать у ді-
яльності просто дійсність тієї або іншої дії. Її дієвість оцінюється по 
результату. Але сутність діяльності в здійсненні. Здійснити означає: 
розвернути щось до повноти його сутності, вивести до цієї повноти, 
producere, виготовити (про-из-вести)” [4, с. 192]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 327

Для нього “діяльність, мабуть, найпростіше і разом вище, тому що 
вона стосується відношення буття до людини. Всяка дія знаходиться 
в бутті, але направлена на суще” [4, с. 192]. 

Думка дозволяє буттю “захопити себе”. За М. Гайдеггером в думці 
позначається істина буття. Про буття, яке не продумане, не уявлене, 
в думці можна говорити лише “воно мається”. Це “мається” він ро-
зуміє як долю буття, історія якого знаходить слово в мові справжніх 
мислителів. Мова думки і мова поезії починаються з поклику світу, 
що чекає в своїй смисловій повноті, щоб людина надала йому слово, 
“висловила” його. 

“Думка збирає мову в просте казання. Мова є мова буття так само, 
як хмара – хмара в небі. Думка прокладає своїм казанням непомітні 
борозни у мові. Вони ще більш непомітні, ніж борозни, які селянин 
повільним кроком проводить по полю” [4, с. 220]. 

Людина, на думку М. Гайдеггера, завжди обмірковує й розглядає 
тільки суще. Оскільки при цьому вона не може обійтись без певно-
го уявлення про буття, останнє витлумачується нею просто як “най-
загальніше” і тому як найзагальніше серед усього сущого, або ж як 
створення деякого абсолютного суб’єкта… Однак сутність людини, на 
думку М. Гайдеггера, полягає не в суб’єктивності. Не суб’єктивність 
суб’єкта вперше змінює сутність й розташування людини посеред су-
щого, – зазначає він у своїй праці “Європейський нігілізм”. Швидше 
суще в цілому вже дістало інше тлумачення завдяки тому й там, звід-
ки суб’єктивність починається, з істини сущого. Фундаментальні риси 
сучасного людства, на думку М. Гайдеггера, в яких викарбовується 
суб’єктивність людства, свідчать про те, що людина просто “розмазує, 
сплющує й втрачає своє єство”. Як “екзистуюча особа” людина на-
стільки перевищує аnimal rationale, зазначає М. Гайдеггер, наскільки 
вона виступає менш значною порівняно з людиною, що розуміє себе, 
виходячи із суб’єктивності. Це розуміння гуманізму, або ж таку його 
інтерпретацію М. Гайдеггер визначив як гуманізм, у якому чільне міс-
це посідає не людина, а “історична сутність людини з її джерелом в іс-
тині буття” [4, с. 208]. Гайдеггерівська екзистенція – це не панування, 
влада, підкорення, а “пастушество, сторожа, піклування про буття”. 

На противагу мислителям епохи Модерну, які зображали людину 
не лише в образі суб’єкта, що пізнає і творить, а й в образі реалізатора, 
розпорядника, володаря і носія суб’єктивності, М. Гайдеггер виходить 
з того, що людина завжди була, є і буде тим, хто лише відповідає за не-
чутний виклик Буття. Світ в цілому не спостережуваний: все, що ми ба-
чимо, знаходиться в світі, а де ж сам світ? На думку М. Гайдеггера, він 



Наукові записки328

розкривається тільки зсередини наявного буття як коло його буттєвих 
можливостей. Коло можливостей буття наперед охоплює все реальне 
і мислиме суще. Людина за своєю “природою” споконвічно втягнута 
у відмінність між буттям і сущим, виявляючись водночас і першим, і 
другим. Людина сама в собі є ця “онтологічна різниця”. Будь-яке ося-
гання ставлення людини до буття і його істини живиться енергією цієї 
різниці і в неї прагне знайти виправдання свого права говорити і судити 
про суть сущого. “Людина не володар сущого. Людина – пастух буття”. 

Звертаючись до Ж. П. Сартра, М. Гайдеггер зауважив, що саме 
Сартрове як можна зберегти поняття гуманізму, містить у собі не 
стільки бажання зберегти слово “гуманізм” скільки визнання, що це 
слово втратило свій сенс. Така втрата стала можливою, за М. Гай-
деггером, через те, що зміст поняття гуманізм, або ж у термінології 
німецького філософа “сутність гуманізму”, є метафізичною, а метафі-
зика не тільки не ставить питання про істину буття, а й перешкоджає 
відповісти на нього. 

Усвідомлення цього факту, за визнанням М. Гайдеггера, й привела 
його до необхідності більш ґрунтовного осмислення сутності люд-
ської істоти. Саме це, на його думку, й могло б повернути сучасному 
терміну “гуманізм” втрачений ним сенс. 

Аргументацією для обґрунтування своєрідного тлумачення М. Гай-
деггером сенсу поняття “гуманізм” виступає феномен історичності фор
мування змісту самого поняття, змісту, який у різні історичні епохи мав 
різне спрямування, значення й змістовні чинники. Отже, критикуючи 
сартрівський гуманізм, філософ звертається і до інших історичних ти-
пів гуманізму, які, на його погляд, метафізичні та не враховують до-
сить повно людську “humanitas”. Він стверджує про те, що перший 
гуманізм формується у Римі. Його започаткував видатний римський 
політичний діяч і оратор Марк Туллій Ціцерон, називаючи гуманізмом 
вищий культурний і моральний розвиток людських здібностей. Вираз-
но і під своїм ім’ям “humanitas” вперше було представлено і постав-
лено як мета в епоху римської республіки. “Людина людяна”, “homo 
humanus”, протиставляє себе “варварській людині”, “homo barbarus”. 
“Homo humanus” тут – римлянин, що вдосконалює і облагороджує рим-
ську “доброчинність”, “vіrtus”, шляхом “засвоєння” перейнятої від гре-
ків “пайдеї”, яке пов’язувалась з освітою та вихованням. 

Справді, в Римі “пайдея” і перекладається як “гуманізм”. Вона охо-
плювала “коло знань”, “erudition”, і “настанови в добрих мистецтвах”, 
“institutio in bonas artes”. Власне “римськість” “людини-римлянина”, 
homo romanus”, полягає в такій humanitas. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 329

М. Гайдеггер вважає, і з ним важко не погодитись, що Ренесанс ХІV-
ХV ст. в Італії відроджує “humanitas” саме як грецьку “пайдею”. Адже й 
насправді термін “гуманізм” у цей час тісно пов’язаний з поняттям “stu
dia humanitatis” – букв. “гуманітарні студії”. Викладачів цих студій ста-
ли називати гуманістами. Під “людяним” почали розуміти сукупність 
якостей (humanitas), що вимагають спеціального тренування для їх фор
мування. Серед них: вишуканість смаку, краса мовних форм і мови, ви
тончене ставлення до життя, здатність викликати відповідну симпатію. 

Однак, з часом, виникає безліч інших смислів поняття “гуманізм”. 
Запропоновану Ж. П. Сартром суть поняття “гуманізм”, так само як і 
гуманізм К. Маркса чи християнства, М. Гайдеггер розцінює такими, 
що не потребують повернення до гуманізму Античності. Наприклад:

– для К. Маркса сутність людини знаходиться в суспільстві і сус-
пільством визначається природа людини;

– християнин вбачає сутність людини в світлі його ставлення до 
Бога. І істиною сутністю людини є те божественне, що втілено в ній 
як в образі і подобі Бога. 

У формуванні різних типів гуманізму для М. Гайдеггера не існує 
строгого взаємозв’язку: “роздуми про людяність” можуть і не потре-
бувати античного досвіду. 

Німецького філософа не влаштовує перший, або, як він його на-
зиває, латинський гуманізм, як, втім, і всі інші види гуманізму, вклю-
чаючи сучасний, тому що всі вони виходять з максимально узагаль-
неної метафізичної сутності людини. Він стверджує, що “Метафізика 
мислить людину як animalitas і не домислює до його humanitas”. Із 
його точки зору метафізика відгороджується від тієї простої і істотної 
обставини, що людина належить своїй сутності лише настільки, на-
скільки чує вимогу Буття. У цьому, зокрема, він знову ж таки бачить 
один із недоліків сартрівського уявлення про гуманізм. 

 Кожне метафізичне уявлення, як і уявлення про гуманізм, на дум-
ку М. Гайдеггера, є результатом певного типу ставлення індивіда до 
буття. Проте не людина, не індивід, за його глибоким переконанням, 
створюють це буття, а, навпаки, “саме Буття своїм розташуванням, 
своїм станом робить можливими й людську думку, й певний спосіб 
самоздійснення людини, й її ставлення до буття”. З огляду на те, що, 
народжуючись у певних умовах, індивід змушений існувати в певній 
ситуації розвитку продуктивних сил, культури, суспільної свідомості, 
національних особливостей, менталітету, а також на те, що його само-
здійснення залежить і від багатьох інших факторів, думка німецького 
філософа щодо пріоритету Буття (яке він, до речі, позначує червоною 
літерою) є у певному відношенні слушна. Людина для того, щоб тіль-



Наукові записки330

ки опинитися “поряд” з таким буттям, на думку М. Гайдеггера, спо-
чатку повинна навчитися існувати у незрозумілому для неї просторі. 
Вона повинна “відкритися” для потреб, запитів такого Буття. Саме на 
те, щоб підготувати людину до вимог буття, і в такий спосіб поверну-
ти людині її сутність, спрямована гайдеггерівська “турбота”. “Який 
тут ще може бути інший сенс, окрім повернення людині (homo) люд-
ськості (humanitas)?” – запитує німецький філософ [4, с. 196]. 

Проте на чому засновується “людськість” людини? Вона, згідно 
з М. Гайдеггером, міститься в її сутності. “Однак, як і з чого визна-
чається ця сутність?” – продовжує він далі. І це, здавалось би, цілком 
зрозуміле, питання стає для мислителя однією з найскладніших, най-
невирішуваніших проблем його філософії. 

Висновки. Отже, Мартін Гайдеггер піддає нищівній критиці сар-
трівський гуманізм та всі попередні форми західноєвропейського 
гуманізму. Він стверджує, що “сутність гуманізму” є метафізичною. 
Мислитель наголошує на необхідності повернення слову “гуманізм” 
його “буттєво-історичного” сенсу. Для нього повернути сенс означає 
“визначити сенс слова заново”. Своєю чергою, це вимагає: осмис-
лити початкову сутність людини, “показати наскільки ця сутність 
по-своєму співбуттійна”. У такому разі, з точки зору М. Гайдеггера, 
слово “гуманізм” повернеться. Але це “означатиме тоді, якщо ми на-
важимося зберегти це слово, тільки одне: сутність людини істотна 
для істини буття” [4, с. 210]. 

У зв’язку з цим виникає питання про те, чи варто слово з новим 
сенсом як і раніше називати “гуманізмом”? Це питання Мартіна Гай-
деггера. Однозначної відповіді на це питання він сам не дає. 

Література:
1. Сартр Ж. П. Экзистенциализм – это гуманизм // Сумерки богов. – М. : 

Политиздат, 1989. – С. 319-344. 
2. Філософський енциклопедичний словник / Ін-т філософії ім. Г. С. Ско-

вороди НАН України. – К., 2002. – К. : Абрис, 2002. – 742 с. 
3. Фромм Э. Духовная сущность человека. Способность к добру и злу // 

Человек и его ценности. – М., 1988. – 566 с. 
4. Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Хайдеггер М. Время и Бытие; 

пер. с ним. В. Бибихин. – М. : Республика, 1993. – С. 192-220. 
5. http://www. humanities. edu. ru/db/msg/45303. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри філосо-
фії НУВГП О. П. Наконечна



Серія “Філософія”. Випуск 8. 331

УДК 1(091) : 165. 242. 1

Сергій Яцик 

ЕКЗИСТЕНЦІАЛЬНЕ СПРИЙНЯТТЯ ВЛАСНОГО “Я”: 
КОНСТИТУТИВНІ АСПЕКТИ

У статті осмислюються проблеми самопізнання. Аналізуєть-
ся спосіб подолання повсякденного сприйняття та усвідомлен-
ня унікальності власного “Я”. Також представлено осмислення 
взаємозв’язку між проблемою екзистенціального сприйняття та 
граничними ситуаціями буття людини. 

Ключові слова: власне “Я”, самосвідомість, самопізнання. 

Yatsik  S. Existential perception of personal “I”: determinant 
aspects 

The article is dedicated to the problem of self– cognition. The 
Author analyzes the way to overcome the everyday perception and 
awareness of the uniqueness of personal “I”. Also in this article 
shows the relationship between the existential problem of perception 
and borderline situations of human existence. 

Key words: personal “I”, self-consciousness, self-cognition.

Яцык С. Экзистенциальное восприятие собственного “Я”: 
конститутивные аспекты 

В статье осмысливаются проблеми самопознания. Анали-
зируется способ преодоления повседневного восприятия и осо-
знания уникальности собственного “Я”. Также показана вза-
имосвязь между проблемой экзистенциального восприятия и 
пограничными ситуациями бытия человека. 

Ключевые слова: собственное “Я”, самосознание, самопоз-
нание.

Двадцять перше століття отримало у спадок від двадцятого ве-
личезний багаж невирішених проблем, які призвели до появи низки 
кризових явищ сучасності. У круговороті цих проблем стоїть особис-
тість, яка перетворилася на порожню оболонку [11, с.  40], що просто 
функціонує за заданим суспільством алгоритмом. Останні роки по-
казали безпорадність людини, її самотність і дискомфортний харак-
тер власного буття, підштовхнули дослідників до пошуку прихованих 
основ життєдіяльності людини, що занурені у повсякденне життя. 
Проблематика повсякденного життя людини стає об’єктом міждис-

© Сергій Яцик, 2011



Наукові записки332

циплінарного дослідження. Різні аспекти повсякденності цікавлять 
філософів, культурологів, істориків, соціологів і психологів. 

Філософське осмислення суб’єкта, розуміння внутрішнього світу 
особистості, особливостей її персонального буття, – саме такі питан-
ня стоять сьогодні найгостріше для сучасної філософської думки. Ві-
домо, що людина не стільки природна істота, скільки істота соціальна 
і духовна. Адже людина, продовжуючи свою біологічну еволюцію, 
переходить у стадію культурного розвитку, де виникає суперечність 
між біологічною і соціальною формою людського буття. Взаємини 
людини з природою реалізуються тільки через його соціально-куль-
турне життя, яке можливе за умови комунікації окремого індивіда з 
іншими. Тому маємо певний дуалізм: з одного боку, суспільство, що 
впливає на людину, а з іншого – особистість із своєрідним внутріш-
нім світом, своєю власною життєвою позицією. 

Соціум щодо окремого індивіда виступає як сукупність різнома-
нітних програм, які дозволяють визначати сторони людської життєді-
яльності. А людина як суб’єкт не пасивно приймає, а активно застосо-
вує ці програми в реальній життєдіяльності. Активність особистості 
в процесі взаємодії із соціальним середовищем демонструє, що будь-
яка дія людини реалізується через зовнішню конкретну діяльність 
і вимагає приймання певного рішення. Таким чином, відбуваєть-
ся побудова стратегічної програми діяльності та процес мобілізації 
суб’єкта на досягнення мети, що трактується нами як світоглядний 
вибір суб’єкта [3, с. 100]. 

Люди самі творять історію, але роблять це при обставинах, які 
обумовлені їх минулим розвитком. Найглибше уявлення про сутність 
людини дає конкретна історична реальність, під час якої людина роз-
гортає своє “Я”. Однак, щоб особистість досягла такого творчого по-
тенціалу, їй необхідно пізнати саму себе, переоцінити життєвий до-
свід, досягти глибокого розуміння власного “Я”. 

З вищенаведеного можемо дійти висновку, що екзистенція людини 
як переживання власного існування у світі спирається на певну систему 
уявлень про навколишній світ, роль і місце свого “Я” у цьому світі. Важ-
ливим є те, як людина сприймає себе, тобто приймає своє власне “Я” з 
його позитивними і негативними сторонами, що актуалізуються актом 
рефлексії. Підтвердження цієї тези знаходимо ще у класичній філософії, 
яка вважала, що суб’єкт щодо себе володіє особливим “внутрішнім до-
ступом”, який відкриває шлях до розуміння особистого “Я” [7, с. 269]. 
Крім того, саме індивідуальна суб’єктивна рефлексія вважалась безпо-
милковим знанням про людську сутність. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 333

Проте самопізнання людини крім рефлексії, повинно приймати до 
уваги суспільно-історичний контекст, адже кожна індивідуальність 
здійснює себе відповідно до суспільства та історичних умов, в яких 
перебуває. Цей вид пізнання ми пропонуємо називати “екзистенці-
альним сприйняттям”, тобто таким, який відображає актуально на-
явний образ власного “Я” у конкретному соціумі. 

Мета цього дослідження полягає у висвітленні якісно нового спо-
собу дослідження буття людини, що зосереджується на її внутріш-
ньому екзистенціальному рівні існування. 

Виділяючи поняття “екзистенціальне сприйняття”, ми спираємо-
ся на праці таких філософів: А.  Бергсона, В.  Дільтея, Г.  Зіммеля, 
Е.  Гуссерля, С.  К’єркегора, Ф.  Ніцше, Ж.-П.  Сартра, П.  Тейяр де 
Шардена, М.  Гайдеггера, М.  Шелера, А.  Шопенгауера, О.  Шпен-
глера, К.  Ясперса та ін. Крім того, ми зверталися до екзистенціально-
го психоаналізу, який акумулював у собі як раціональні, так й ірраці-
ональні методи дослідження, що, на думку Л.  Бінсвангера, на більш 
якісному рівні здійснює аналітику першооснов людського існуван-
ня [1, с.  126]. 

Перш за все, необхідно детально описати термін “екзистенціаль-
ного сприйняття”. Поняття “екзистенціальне” ми виводимо із терміна 
“екзистенція”, яке вперше запропонував С.  К’єркегор і яке було під-
тримано низкою філософських течій (феноменологія, екзистенціалізм 
та ін.). Цей термін походить від латинського “exsistentia” – існуван-
ня, але існування таке, що виходить “за межі”, порушує сталість [6, 
с.   67]. Сьогодні екзистенціальне постулюється як центральне ядро 
людського “Я”, – відкрита реальність, що є динамічною, завжди зна-
ходиться у постійному розвитку, має незавершений характер. 

Своєю чергою, екзистенціальне сприйняття людини дистанцію-
ється не лише щодо світу, а й щодо власного “Я”, свого досвіду та 
знання. Таке сприйняття шляхом “виходу з власного буття” дозволяє 
людині усвідомити власну унікальність, прийняти на себе тотальність 
особистої відповідальності [6, с.  261], вибудувати глибинні структу-
ри суб’єктивності, пізнати світ, інших і себе самого. 

Для конструювання поняття “екзистенціального сприйняття” не-
обхідно відмежування його від повсякденного сприйняття. Повсяк-
денність як феномен для вивчення розглядали Е.   Фукс, П.   Гіро, 
А.  Бокуе, Г.  Хартман, М.  Блок, Л.  Февр, Ф.  Бродель, А.  Людтке, 
А.  Хеллер, Ж.  Гофф, М.  Ферро, Ж.  Дюбі. Вагомими є результати 
аналізу повсякденності, що були розпочаті М.  Вебером, Е.  Гуссер-
лем та М.  Гайдеггером. Серед сучасних дослідників слід відмітити 



Наукові записки334

праці А.  Гуревича, О.  Золотухіної-Аболіної, Л.  Іоніна, І.  Карпен-
ко, І.  Касавіна, С.  Клімової, Г.  Кнабе, Н.  Козлової, Ю.  Лотмана, 
Б.   Маркова, Л.   Насонової, Б.   Пукшанського, Р.   Тульчинського, 
В.  Федотової, Н.  Хамітова та ін. 

Аналіз першоджерел дозволяє констатувати, що вітчизняна і зару-
біжна філософська думка має значний досвід дослідження повсякден-
ності, але єдиної концептуальної основи на сьогодні так і не вироблено. 

Повсякденне сприйняття характерне для переважної більшості 
людей, воно є результатом конкретного соціального середовища, в 
якому перебуває “Я” протягом дитячих та юнацьких років. Саме в 
цей час визначається світосприйняття людини, будується картина 
його життєвого світу, що в подальшому перетворюється на певний 
шаблон, який шляхом багаторазового використання призводить до 
автоматизованого, механічного сприйняття дійсності. 

Повсякденність розглядається нами не як негативне явище, а як 
об’єктивно існуюча реальність, яка сприймається людиною як “тут-і-
зараз-буття”. Більшість дослідників (П.  Бергер, Н.  Еліас, Т.  Лукман, 
А.  Хелер) визначають буденність як невіддільну структуру суспіль-
ства, яка ніколи не була автономною. Повсякденне сприйняття існує 
лише у конкретно-історичному вимірі, але залишається динамічним, 
рухливим та чутливим до змін. 

Повсякденне життя є реальністю, яка інтерпретується людьми і 
має для них суб’єктивну значущість, вони сприймають цю реальність 
як істинну – таку, яка ґрунтується на здоровому глузді. Здоровий 
глузд – це ядро, на якому поєднується об’єктивне та суб’єктивне у 
суспільстві [4, с.  129]. Фактично – це суспільний досвід, який зали-
шається спільним для всіх членів соціуму. 

Здоровий глузд є визначальним для конституювання та функціо-
нування буденного сприйняття, яке являє собою сукупність соціаль-
них стереотипів свого часу. Пересічна людина, таким чином, здобуває 
повсякденне світосприйняття, що характеризується некритичністю 
мислення, позбавленим творчості [14, с.  24]. Проте таке “Я” має до-
статньою для того, щоб розуміти інших і бути зрозумілим у соціумі. 

Головною відмінністю між екзистенціальним і повсякденним 
сприйняттям є несамостійність світобачення останнього. Модель 
сприйняття світу і себе в ньому є загальною для багатьох членів сус-
пільства та ґрунтується на певному знанні. Повсякденне знання – це 
знання, яке людина розділяє з іншими людьми в звичній самоочевид-
ній буденності власного життя. Тому особистість як носій повсякден-
ного буття залежить не від власного “Я”, а від соціуму, маси людей та 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 335

системи світобачення, яка домінує в цьому суспільстві. Людина, що 
прагне не відрізнятися від інших членів соціуму, змушена діяти одно-
манітно та стандартно. Така діяльність призводить до того, що індивід 
стає сукупністю звичок. Звичка не потребує пошуку “нового”, оскіль-
ки вона довела свою ефективність у стандартних ситуаціях. Отже, ін-
дивід у повсякденному житті керується здоровим глуздом, відтворює 
засвоєнні звички, що призводить до розчинення “Я” у соціумі. 

М.  Гайдеггер вважає, що на повсякденне буття найбільше вплива-
ють пересуди, цікавість та двозначність. 

Пересуди являють собою механізм комунікації, в якому консти-
туюється спосіб розуміння і тлумачення повсякденної присутності. 
Цей спосіб описування ситуацій, явищ, подій є загальнозрозумілим, 
загальноприйнятним і виробленим протягом тривалої еволюції сус-
пільної думки. Пересуди дають можливість зрозуміти суть будь-якої 
проблеми без попереднього заглиблення в її особливості – це усеред-
нена зрозумілість. 

Пересуди позбавляють потреби справжнього сприйняття, дають 
можливість “пливти за течією”, комфортно сприймати своє “Я”. У 
свій час софісти зауважили, що людина у повсякденні керується тим, 
що корисно та приємно, не задумуючись над питаннями добра, істини 
та справедливості. 

М.  Гайдеггер вважає, що пересуди оголюють людську менталь-
ність, суспільні настанова та звички свідомості, дозволяючи набли-
зитись до розуміння соціальної поведінки людей. Крім того, філософ 
впевнений, що пересуди створюють специфічні екзистенціальні умо-
ви буття, в яких відбувається формування індивідуальної свідомості. 
Адже особистість за певних умов створює власне “Я” у “бутті-один-
з-одним” крізь призму “говоріння-один-з-одним” та заклопотаність 
тим, що проговорюється [13, с.  83]. 

Ще однією визначальною рисою людини у повсякденному сприй-
нятті є цікавість. М.  Гайдеггер інтерпретує цей феномен у принципо-
вій екзистенціально-онтологічній інтенціональності, в орієнтації на 
пізнання, яке розуміється як “бажання бачити”. Цікавість – це інтерес 
людини до споглядання того, як виглядає “буття-в-світі”, що має на 
меті не спробу розуміння побаченого, а лише бачення як таке. Під час 
цього процесу здійснюється позбавлення від самого себе як суб’єкта, 
розчинення у повсякденному. Пересуди спрямовують цікавість у по-
трібне русло, вони вказують, що має побачити і прочитати людина. 
Таким чином, виникає “всюди-і-ніде-буття” [13, с.  85], у якому немає 
місця для “Я”. 



Наукові записки336

Поєднання пересудів з цікавістю у повсякденному бутті призво-
дить до появи нового модусу – двозначності. Двозначність дозволяє 
маніпулювати сприйняттям, підносячи цікавості те, чого вона шукає, 
а пересудам – видимість, ніби в них все вирішується. Таким чином, 
“Я” опиняється у коловороті повсякденного, розімкнутому бутті-в-
світі, яке М.  Гайдеггер назвав “падіння присутності”  [13, с . 87]. Лю-
дина, поринаючи у буденне, відмовляється від здатності-бути-саміс-
тю та розчиняється у бутті-один-з-одним. 

Екзистенціальне сприйняття не вкладається у категорії повсякден-
ного здорового глузду, інакше сприймає світ і людину, відкидаючи 
пересуди, цікавість та двозначність. 

Розвитку повсякденного сприйняття сприяє техногенна цивіліза-
ція, глобальна інформатизація суспільства, розвиток комунікативних 
технологій. Сприймаючи світ екзистенціально суб’єкт стає активним, 
діяльним, здатним змінювати навколишній світ і себе в ньому. 

Окремо слід відмітити, що повсякденне сприйняття не формується 
суспільством чи певною групою осіб, воно лише шліфується масою 
людей [14, с.  24]. Принципи та категорії буденного світобачення у 
соціальне середовище приходять зі сфер релігії чи ідеології, а вони 
завжди персоналізовані, особистісні. У цьому процесі криється не-
безпека маніпуляції суспільною думкою, яка може призвести до не-
гативних наслідків глобального масштабу. 

Досліджуючи внутрішній світ людини, ми стикаємося із певною 
пізнавальною проблемою: екзистенціальне сприйняття дано людині 
двояко: не тільки об’єктивно (як будь-який об’єкт зовнішнього сві-
ту), але і певною мірою суб’єктивно, адже екзистенціальне як пред-
мет наукового розгляду, – це для дослідника буття не лише зовнішнє 
(буття інших людей), а й власне, буття персональне, яке дано вну-
трішнім чином (як сукупність самовідчуття, самопереживання), що 
групуються для людини в окрему цілісність, ущільнюються, виступа-
ють особливим, хоча і специфічним предметом. 

Таким чином, аналізована реальність не може виступати як пред-
мет чисто зовнішнього дослідження, – екзистенціальне сприйнят-
тя завжди має певний суб’єктивний відбиток. У дослідженні цього 
сприйняття, наше завдання полягає в тому, щоб розірвати взаємоза-
лежність об’єкта і суб’єкта, який спонукає дослідника діяти традицій-
ним чином (брати предмет аналізу як чисто зовнішній, цілком завер-
шений, готовий предмет). Зміна традиційного методу у дослідженні 
діяльно-практичного буття людини дозволяє пізнати власне “Я”, кон-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 337

кретизувати, розпізнати об’єктивні та суб’єктивні прояви особистості 
як певної неподільної сутності. 

Класичне наукове пізнання вимагало залишатись вільним від 
суб’єктивності, наукові істини вважалися вічними, такими, що існу-
ють поза часом та людиною. Наука виробила власну систему, позбав-
лену людської індивідуальності. 

Ще одна відмінність між науковим і екзистенціальним сприйнят-
тям проявляється у не статичності об’єкта дослідження, адже персо-
нальне буття “Я” завжди перебуває у постійному розвитку, саморусі. 
Саме тому дослідник повинен бути причасним до цього саморуху, 
розуміти зовнішні зміни об’єкта внутрішньо, співпереживати. 

Г. В. Ф.  Гегель, створюючи теорію пізнання, зазначав, що голо-
вне завдання дослідника полягає в тому, щоб відобразити істинне не 
лише як субстанцію, але й рівним чином і як суб’єкт [2, с.  10]. Таким 
чином, аналізоване поняття (об’єкт) залежить від суб’єкта досліджен-
ня, можливостей його пізнавального апарату та досвіду. 

До початку ХХІ століття людське пізнання продовжувало рухати-
ся шляхом раціональності і прийшло до абсурду [5, с.  4]. На цьому 
етапі для людини знання втрачає цінність. Як зауважує П.  Саух, люд-
ське суспільство ще ніколи не володіло таким величезним обсягом ін-
формації, та водночас ніколи не було так далеко від глибин розуміння 
власної сутності [10, с.  27]. 

Тому екзистенціальне сприйняття власного “Я” повинно ґрунту-
ватися на загальнолюдських засадах, які виходять за вузькі рамки 
раціональної науки. Людина із розвинутим екзистенціальним сприй-
няттям може реально і об’єктивно переоцінити свої вчинки, що до-
зволяє сприймає себе як особистість відповідальну, з високим рівнем 
самоповаги. 

Окремої уваги потребує факт актуалізації екзистенціально-
го сприйняття власного “Я”, який виникає у граничних ситуаціях 
(нім.  die Grenzsituation) буття людини. Поняття “гранична ситуація” 
було введено К.  Ясперсом на позначення обставин, які ставлять лю-
дину на межу між буттям та небуттям [16, с. 76]. До граничних ситуа-
цій належить провина, страждання, страх, смерть та інші. 

Терміни “ситуація” і “гранична ситуація” К.  Ясперс детально опи-
сує і розмежовує: ситуація – це стан речей щодо один до одного, що 
дає наочне уявлення про їх просторово-топографічне розташування. 
Керуючись цим просторово-перспективним уявленням, ситуація по-
стає як дійсність для суб’єкта, для якого вона цікава як існування (тут-
буття). У ситуації з’являються інші суб’єкти із власними інтересами, 



Наукові записки338

потребами, що існують у конкретний момент у вигляді комбінацій 
та випадків. Отже, ситуація – це дійсність, пов’язана з розумом і від-
чуттями, яка не постає як окремо фізична чи психічна, а як конкретна 
ситуація, що поєднує в собі обидві ці ознаки [16, с.  467]. Такі ситуа-
ції є повсякденними, загальними, історично визначеними, типовими. 
Вони можуть з’являтися, існувати, змінюватися та зникати. Людина 
сама ціленаправлено може створювати ситуації у технічній, еконо-
мічній, політичній чи іншій сфері. 

Граничні ситуації, на відміну від звичайних, не змінюються, вони 
немов стіна, на яку людина наштовхується і об яку розбивається [15, 
с.  469] людське Ego. Ми не здатні змінити їх, але можемо внести в 
них певну ясність. 

Гранична ситуація взагалі не є ситуацією для свідомості, оскіль-
ки свідомість цілеспрямовано сприймає її лише об’єктивно або лише 
уникає, ігнорує і забуває. У повсякденному бутті людина залишаєть-
ся у певних рамках і не здатна наблизитися до розуміння граничної 
ситуації. К.  Ясперс вважає, що гранична ситуація належить до сфери 
екзистенції, а ситуація іманентно до буденної свідомості. 

Потрапивши в граничну ситуацію, людина, згідно з поглядами  
К. Ясперса, звільняється від всіх зовнішніх умовностей, загальноприй-
нятих поглядів та норм, що раніше її сковували. Такі ситуації дозво-
ляють особистості перейти від “примарного буття” до справжнього, 
виривають її з оков буденної свідомості, чого не в змозі зробити теоре-
тичне, наукове мислення. Світогляд, цінності, цілі, – все, чим раніше 
жила людина, постає перед нею як ілюзорне буття, як світ фікцій. 

Граничні ситуації неможливо раціонально зрозуміти як чисто зо-
внішні, їх потрібно переживати і відчувати внутрішньо. Саме у та-
ких ситуаціях загострюється потреба в екзистенціальному сприйнятті 
власного “Я”, потреба вийти за межі повсякденного буття, зрозумі-
ти себе, наповнити своє життя справжнім змістом. Екзистенціальне 
сприйняття як філософське мислення створює простір, в якому ек-
зистенція може виразити свою рішучість. Завдяки такому пізнанню 
суб’єкт отримує особистісну усвідомленість і самовпевненість буття. 

Сучасність розширила горизонти бачення людиною світу і себе в 
ньому, змінивши колишній простір його функціонування. Сучасна 
особистість, зокрема, може отримати інформацію практично з будь-
якої частини земної кулі, реально спілкуватися та вступати в діалог із 
людьми різних континентів, різних культур і культурно-історичних 
рівнів [8, с.  21]. Докорінно змінився простір та час існування люд-
ської суб’єктивності, а разом з тим і сприйняття суб’єктом світу та 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 339

власного “Я”. Природно, що людина у такій ситуації не може не змі-
нитися і не зайняти нову позицію як суб’єкт дії на глибинному психо-
логічному рівні, виробляючи нові відносини до дійсності, нові види 
дії та поведінки. 

Екзистенціальне сприйняття власного “Я” – це відображення 
суб’єкта активної дії у конкретному просторово-часовому контину-
умі, з урахуванням тої екзистенційної ситуації, в якій знаходиться 
людина. Ця проблема дослідження ускладнюється тим, що кожна 
особистість розуміє власне “Я” по-своєму, тобто має індивідуальний 
алгоритм сприйняття власного “Я”. 

При екзистенціальному сприйнятті необхідним об’єктом пізнання 
для людини стає її власне “Я”, тобто справжня сутність персональ-
ного буття як особистості. Якщо постає потреба розуміння власного 
“Я”, то індивід повинен знайти диференційовані прийоми і засоби 
особистого пізнання проявів цієї реальності, а також оволодіти роз-
винутою здатністю правдиво та об’єктивно оцінювати результати са-
мопізнання. 

Водночас, самопізнання – це своєрідний алгоритм пізнання, за до-
помогою якого людина пронизує всі рівні буття і переходить межі своєї 
власної сфери буття, свого “Я”. Екзистенціальне сприйняття виражає 
характер відношень людини до світу, що реалізується через потребу 
самовизначення особистості у бутті. Спосіб самовизначення особис-
тості завжди являє собою унікальний, індивідуальний та неповторний 
стиль сприйняття особистістю свого власного “Я”. Однак, як ствер-
джує П.  Фрейре, для адекватного сприйняття факту існування самого 
себе, пізнавальний акт повинен включати і сприйняття пов’язаності 
власного “Я” із “Іншими” [12, с.  113]. Лише таким чином утворюється 
єдине ціле сприйняття. Отже, форма сприйняття власного “Я” завжди 
обумовлена конкретною культурною реальністю, в якій перебуває 
суб’єкт як носій предметно-практичної діяльності та пізнання. 

Отже, екзистенціальне сприйняття власного “Я” особистості – це 
складний процес перцепції, за допомогою якого людина усвідомлює 
власну суб’єктивність, презентує її у соціумі, виривається із вузьких 
рамок повсякденності та створює проект власного саморозвитку. 

Література:
1. Бисвангер Л. Бытие-в-мире. Критическое введение в экзистенциальный 

психоанализ / Людвиг Бисвангер. – М. : “Рефл-бук”; К. : “Ваклер”, 1999. – 
336 с. 

2. Гегель Г.  В.  Ф. Феноменология духа. / Георг Вильгельм Фридрих 



Наукові записки340

Гегель // Гегель Г. В. Ф. Сочинения в 4 томах. – М., 1959. – Т.  4. – C.  2–34. 
3. Жизненный путь личности : Вопросы теории и методологии. Соци-

ально-философское исследование / [отв. ред. Л. В.  Сохань]. – К. : Наук. 
думка, 1987. – 279 с. 

4. Карівець  І. Здоровий глузд як чинник оповсякденення /  Ігор  Ка
рівець //  Матеріали Міжнародної наукової конференції “Духовність.  
Культура. Людина.” Львів, 15-16 квітня, 2010 р. – Львів : Львівський 
національний університет імені І.  Франка, 2010. – С. 128–130. 

5. Кутырев  В. Культура и технология : апология человеческого 
(предпосылки и контуры консервативного философствования) / Владимир 
Кутырев. – М. : Прогресс-Традиция, 2001. – 239 с. 

6. Кьеркегор С. Страх и трепет / Серен Кьеркегор. – М. : Республика, 
1993. – 383 с. 

7. Лекторский В. Субъект, объект, познание / Владислав Лекторский. – 
М. : Наука, 1980. – 360 с. 

8. Сайко  Э. Субъект : созидатель и носитель социального /  Эди Сай-
ко. – М. : Издательство Московского психолого-социального института;  
Воронеж : Издательство НПО “МОДЭК”, 2006. – 424 с. 

9. Сартр  Ж. П. Бытие и ничто : Опыт феноменологической онтоло-
гии /  Жан-Поль Сартр ; [пер.   с фр. В. И.   Колядко]. – М. : Республика,  
2000. – 639 с. 

10. Саух П. ХХ століття. Підсумки / Петро Саух. – Вид. 2-ге, доповн. і 
переробл. – К. : “МП Леся”, 2009. – 284 с. 

11. Степаненко І. Духовна і життєва компетентність / Ірина Степаненко // 
Філософська думка. – 2005. – № 6. – С.  40–55. 

12. Фрейре П. Формування критичної свідомості / Пауло Фрейре ; [пер. 
з англ. О.  Дем’янчук]. – К. : Юніверс, 2003. – 176 с. 

13. Хайдеггер  М. Время и бытие: Статьи и выступления / Мартин 
Хайдеггер ; [сост., пер. с нем. и комм. В. В.  Бибихина]. – СПб. : Наука, 
2007. – 620 с. 

14. Хамітов Н., Крилова С. Філософський словник. Людина і світ / Ха-
мітов Н., Крилова С. – К. : КНТ, Центр навчальної літератури, 2007. – 264 с. 

15. Ясперс К. Общая психопатология / Карл Ясперс ; [пер. с нем. В.  Вой-
цех, В.  Краснов]. – М. : Практика, 1997. – 1056 с. 

16. Jaspers  K. Philosophie /  Karl Jaspers. – Berlin : Grenzsituationeny; 
Siebentes Kapitel, 1948. – Р.  467–512. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри філосо-
фії ЖДУ ім. І. Франка А. А. Герасимчук



Серія “Філософія”. Випуск 8. 341

УДК 171

Тарас Добко

МАКС ШЕЛЕР ПРО ЕТИЧНУ РЕЛЕВАНТНІСТЬ 
СТАВЛЕННЯ ЛЮДИНИ ДО СЕБЕ

У статті розглянуто погляди Макса Шелера на етичний вимір 
ставлення людини до себе самої. Засадничою ідеєю, яка об’єднує 
рефлексії німецького філософа на цю тему, є переконання, що 
формування належного ставлення до себе і свого життя є іс-
тотною передумовою повноцінного морального існування людини 
та можливості здійснення нею особових актів високої моральної 
цінності: любові, самопожертви та інших. Розкриваються різні 
форми і ступені викривленого стосунку людини до свого єства, як 
вони розглянуті у працях німецького феноменолога. Шелер описує 
прикметні хиби в усвідомленні й поцінуванні людиною свого осо-
бового єства, що проявляються в гетеропатичній емоційній іден-
тифікації, “альтруїстичному” та ненависницькому ставленні 
до себе. На особливу увагу заслуговують його думки про природу 
любові до себе та про роль цієї любові у практичному житті лю-
дини. На його переконання, любов до себе не має нічого спільного 
з егоїзмом та самолюбством і є вершиною ставлення людської 
істоти до себе самої. Школу любові до себе людина проходить 
у досвіді відкриття самої себе як такої, на яку скерована любов 
іншої особи. А остаточна вкоріненість любові до себе і любові 
до ближнього в Божій любові є, на думку Шелера, підставою 
для усвідомлення сутнісно взаємозалежного і комплементарного 
зв’язку між ними. В підсумку, властиве ставлення людини до себе 
самої розглянуто як один з наріжних каменів цілісної етичної 
споруди життя людської особи. 

Ключові слова: особа, ставлення до себе, емоційна іденти-
фікація, альтруїзм, любов до себе, любов до ближнього, Шелер. 

Dobko T. Max Scheler about the ethical relevance of human 
relation to himself

This article presents Max Scheler’s views on the ethical dimension 
of the human person’s co-existence with himself/herself. The principal 
idea that unites Scheler’s whole analysis of the issue is his conviction 
that the establishment of true relation to one’s own being and life is 
an essential precondition of the human person’s fully accomplished 
moral existence and the possibility to perform personal acts of a high 
moral value including acts of love, self-sacrifice and others. An author 

© Тарас Добко, 2011



Наукові записки342

discloses various forms and degrees of the distorted attitude of the 
human person towards his/her own being, as it was dealt with in the 
works of a German phenomenological thinker. Against the background 
of the human person’s failure in recognizing and appreciating his/
her own being and value that come to the fore in the phenomena of 
heteropathic emotional identification, “altruism”, and self-hatred, 
the special attention is given to Scheler’s arguments about the nature 
of self-love and its significance in the human person’s practical life. 
According to Scheler, self-love has nothing to do with egoism and 
represents a climax of the human person’s relation towards himself/
herself. Genuine self-love can arise only on the basis of the human 
person’s discovery of his/her intrinsic worth in the experience of 
being loved by another person. The ultimate rootedness of both self-
love and love for one’s neighbor in God’s love accounts for Scheler 
for their essentially interdependent and complementary relationship. 
Thus the true relation to oneself is taken to be one of the corner-stones 
of the whole ethical stature of a human person. 

Keywords: person, relation to oneself, emotional identification, 
altruism, self-love, love for one’s neighbor, Scheler. 

Добко Т. Макс Шелер про этичну ревалентность отноше-
ния человека к себе

В статье рассмотрено взгляды Макса Шелера на этическое 
измерение отношения человека к самому себе. Главной идеей, 
пронизывающей размышления немецкого философа на эту тему, 
является убеждение, что формирование надлежащего отноше-
ния к себе и своей жизни является существенной предпосылкой 
полноценного нравственного существования человека, а так-
же возможности осуществления им личностных действий 
высокой нравственной ценности: любви, самопожертвования и 
т. п. Раскрываются различные формы и ступени искаженного 
отношения человека к своему естеству, как их рассматрива-
ет в своих трудах немецкий феноменолог. Наряду з описанием 
примечательных неудач в осознании и надлежащей оценке чело-
веком своего личностного естества, проявляющихся в гетеропа-
тической эмоциональной идентификации, “альтруистическом” 
и ненавистническом отношении к себе, особенного внимания за-
служивают аргументы Шелера о природе любви к себе и о ее 
роли в практической жизни человека. По его убеждению, лю-
бовь к себе не имеет ничего общего с эгоизмом и самолюбием и 
является вершиной отношения человека к самому себе. Школу 
любви к себе человек проходит благодаря опыту открытия са-
мого себя как любимого в обращенной к нему любви другого че-
ловека. По мнению Шелера, зависимость любви к себе и любви к 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 343

ближнему от Божьей любви является основанием для осознания 
их существенной взаимозависимости и комплементарности. В 
итоге, надлежащее отношение к себе рассмотрено как один из 
краеугольных камней целостного этического строя жизни чело-
веческой личности. 

Ключевые слова: личность, отношение к себе, эмоциональная 
идентификация, альтруизм, любовь к себе, любовь к ближнему, 
Шелер. 

Прийнято вважати, що етична, суспільна і політична думка пере-
важно націлена на встановлення і обґрунтування тих принципів, яки-
ми повинен керуватися будь-який суб’єкт моральної чи політичної 
дії з метою налагодження по-справжньому людяного життя людської 
спільноти. З цієї точки зору, етичну і моральну філософію можна роз-
глядати як “метафізику” суспільно-політичної думки. У більшості ан-
тропологічних підходів до розуміння людської істоти та її стосунку 
до інших осіб, у яких запропоновано пояснення різноманітних явищ 
суспільного порядку, спільною залишається інтенція піддавати люд-
ську особу етичній чи антропологічній інспекції тільки тією мірою, 
якою вона розбудовує свої зв’язки з іншими людьми та з дійсністю 
в цілому. Безперечно, можна навести чимало слушних аргументів, 
які виправдовують таку пильну увагу етичного мислення до суспіль-
ного виміру морального життя. Однак можна засумніватися, чи ці 
аргументи служать достатньою підставою для того, щоб розглядати 
етичну дійсність як суто суспільне явище, надаючи безпрецедентну 
перевагу суспільному елементу в етичних справах за рахунок інших 
вимірів моральності. 

Великі етичні мислителі завжди усвідомлювали, що не тільки 
співіснування та взаємостосунки між окремими людьми чи групами 
людей можуть ставати проблематичними і тому потребують філософ-
ського осмислення і прояснення. Не менш проблематичним може ви-
явитися “співіснування” людини зі самою собою. Попри те, що ця 
проблема знаходила яскраве втілення у текстах провідних античних і 
середньовічних мислителів, – таких як Сенека чи св. Августин, – аж 
до Кіркеґора, вона залишалася швидше маргінальною темою філо-
софської рефлексії. Данський філософ зробив це питання наріжним 
каменем своїх етичних і релігійних міркувань. Що більше, ревний по-
шук і встановлення належного стосунку людської особи до себе самої 
є, на його думку, невід’ємною передумовою правильного формуван-
ня найважливішого стосунку в житті людини – стосунку до Бога і 
спілкування з Богом. 



Наукові записки344

У наш час до постановки питання про релевантність належного 
ставлення до себе спонукають знахідки психології. Ніхто вже не вва-
жає за доведене, що ставлення до себе самого, на відміну від ставлення 
до інших чи до зовнішнього світу, є більш стабільним чи само собою 
зрозумілим. Психологія подає переконливі приклади таких психічних 
явищ, як комплекс неповноцінності, втеча від відповідальності, екзис-
тенційна фрустрація [1], де виразно можна спостерегти різні форми і 
ступені викривленого стосунку людини до власного єства. 

Філософське осмислення цього феномену знаходимо в антрополо-
гічних та етичних працях німецького феноменолога Макса Шелера. 
Тут на особливу згадку заслуговують його твори “Про природу спів-
чуття” та “Ресентимент”, на яких варто зосередити головну увагу при 
висвітленні питання “співіснування” людини із самою собою. 

1. Гетеропатична емоційна ідентифікація
У своєму дослідженні природи співчуття та його етичного виміру 

Шелер як справжній феноменологічний філософ починає з розчищен-
ня дослідницького шляху від тих феноменів свідомого життя, що їх 
нерідко хибно приймають за питоме співчуття. Одним із таких фе-
номенів є, за словами Шелера, гетеропатична емоційна ідентифіка-
ція. Йдеться про схильність людини більше жити в інших, ніж у собі; 
схильність ототожнюватися з переживаннями інших людей, немовби 
вони були її власними. За характерну ознаку таких випадків Шелер 
вважає таке ставлення людини до себе й таку самооцінку власних 
зацікавлень, волевиявлень, поведінки і самого існування, коли вони 
виявляються тільки похідними від мінливого ставлення до нас іншої 
особи. “Наші дії та рішення визначаються неявними вимогами, при-
таманними розумінню, яке має про нас інша особа. Думка іншої осо-
би про нас не є результатом нашого власного спонтанного життя та 
діяльності, як би це мало бути… Навпаки, наше життя й діяльність 
стають цілковито залежними від нестійкої думки про нас іншої люди-
ни. Це породжує суто реактивний стиль життя, внаслідок чого воно 
може мати лише невисоку моральну цінність” (тут і далі переклад 
мій – Т. Д.) [6, с. 42]. 

Варто зазначити, що, на думку Шелера, бувають різні типи емо-
ційної ідентифікації. Такі явища, як емоційна ідентифікація людини 
з природою чи релігійна “ідентифікація” віруючого з Богом, що їм 
філософ приписує високу етичну цінність і вважає в цілому “особо-
вими”, не є предметом нашого аналізу в цій статті. Та вже сам факт, 
що Шелер вбачає у св. Францискові з Ассізі – для філософа “homo 
religiosus” у щонайпитомішому значенні слова – взірцевий випадок 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 345

згаданих типів емоційної ідентифікації, свідчить принаймні про ана-
логічний вжиток терміна “ідентифікація”. Це враження посилюється 
після ознайомлення з його описом вітальної ідентифікації, характер-
ної для статевого єднання. Хоч це взаємне злиття у єдиний життєвий 
потік не є особовим за своїм характером, воно не затемнює особового 
виміру людської істоти. Що більше, воно може і повинно стати ві-
тальним носієм і вираженням найбільш особистісного єднання, що 
досягається у досвіді подружньої любові. 

Попри те, що Шелер приписує “недоособовий” характер усім ін-
шим актам емоційної ідентифікації, які стаються більшою чи меншою 
мірою за рахунок втрати усвідомлення особового елементу в людині, 
з цього аж ніяк не випливає, що вони є чимось ненормальним чи пато-
логічним. Передусім слід з’ясувати, яким чином відбувається затем-
нення особового виміру людини в її ідентифікації з іншим. Як було 
сказано, в гетеропатичній ідентифікації з іншими людина перестає 
жити власним життям, не відчуває себе відмінною від інших у цін-
ності та єстві. Її життя та поведінка більше не визначаються з нутра 
її особового ядра, а пристосовуються до того образу, який склали про 
неї інші люди. Мовою антропології це означає, що людина зазнає не-
вдачі у самопосіданні. Визначаючи негативну етичну цінність гетеро-
патичної ідентифікації, Шелер демонструє переконання, що людська 
особа як особа, як єдина істота, індивідуальність якої визначається 
сама собою, а не якимись зовнішніми, емпіричними обставинами, по-
винна бути собою, володіти собою “з перших рук” і зсередини, а не 
тільки через свій зв’язок з чимось чи кимось відмінним від неї. 

Стосунок до себе, в якому людина входить у самопосідання і по-
чинає досвідчувати себе як незалежний центр буття та цінності, є 
результатом довгого життєвого навчання та досвіду. На світанку на-
шого людського існування неможливо не жити більше в інших, ніж у 
собі. У ранньому дитинстві людина майже повністю занурена у своє 
найближче оточення. Вона несвідомо переймає переконання, погля-
ди, стиль життя і ціннісні пріоритети, що панують в її сім’ї або іншій 
спільноті, з якою людина відчуває тісний зв’язок. Вона справді ото-
тожнює себе з іншими. Ми часто кажемо, що дитина ледь не у всьому 
“мавпує” дорослих. І саме тут ми є свідками випадку, який, попри 
свій неособовий характер, все ж не є чимось ненормальним. Навряд 
чи той різновид ідентифікації, що випадає на долю кожної людини в її 
дитинстві, є в кращому разі тільки неминучою необхідністю, якої годі 
позбутися. На думку Шелера, окремі типи емоційної ідентифікації є 
важливими й особливими джерелами того знання, до якого можна до-



Наукові записки346

ступити тільки в такий спосіб і тільки в той проміжок людського жит-
тя, коли подібний досвід ідентифікації взагалі можливий. 

Як правило, мусить пройти немало часу, перш ніж дитина почне 
відрізняти власні пережиття і переконання від тих, що їх вона пере-
йняла від інших. “Це стається в міру того, як дитина об’єктивізує 
досвід оточення, в якому живе й бере участь, і таким чином долає 
прив’язаність до нього” [6, с. 247]. Одним із визначальних чинників у 
відокремленні дитини від її безпосереднього середовища і формуван-
ні правильного особового ставлення до себе самої стає батьківська 
любов. 

Навряд чи можливо по-справжньому і повноцінно увійти у са-
мопосідання, не переживши на собі любові з боку інших осіб. Бути 
любленим, відчувати на собі любов інших – найбільш засадничі пе-
режиття, що формують людську особистість. Що більше, стосунки 
взаємної любові між людьми здатні в кінцевому підсумку виробити 
своєрідний імунітет до втрати особових центрів при нелегітимних 
формах емоційної ідентифікації. 

Макс Шелер протиставляє материнську любов материнському ін-
стинктові. Якщо інстинкт “прагне, так би мовити, втягнути дитину 
назад у захисне лоно”, то материнська любов “зупиняє цю схильність, 
звертаючись до дитини як до незалежної істоти, прокладаючи для 
неї шлях з темряви суто фізичного життя до світла свідомості” [6, с. 
27]. Через материнську любов дитина немовби отримує себе у своє-
му власному незалежному бутті та цінності. Крім того, вона отримує 
себе як особу, люблену заради неї самої, а не заради якихось вторин-
них якостей, як, наприклад, її таланти чи зовнішній вигляд. Можна 
сказати, що саме завдяки материнській любові дитина здобуває пер-
ший досвід себе самої як цілі у собі, тобто як індивідуальної особи. В 
цій любові вона може відкрити себе як особу, як окрему й відмінну у 
своїй цінності й бутті від усіх довкола неї. 

На думку Шелера, саме досвід любові до іншої особи уможлив-
лює пережиття на власному прикладі того, що особа, яку любимо, 
не зводиться без остачі до звичайного об’єкта з нашого середови-
ща, об’єкта, що має лише відносну реальність і цінність порівняно 
з нашою. В любові інша особа постає як не менш реальна від нас, 
як така, що має не меншу цінність. Що більше, любов підтверджує 
цю цінність іншої особи. За Шелером, тут людина наближається до 
абсолютно приватної сфери іншої особи, до того порогу, за яким стає 
видимою та відчутною у живому досвіді абсолютна відмінність між 
нею та іншим як “неподільними” особами. Таким чином, батьківська 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 347

любов постійно допомагає дитині долати її схильність до розчинення 
себе в способах життя і поведінки її оточення. 

Не менш важливим є спостереження Шелера, що “без самоусві-
домлення і самоповаги, здобутих “з перших рук”, а не похідних від 
ефекту, справленого на інших, неможливо жити морально” [6, с. 44]. 
Іншими словами, на думку Шелера, в емоційній ідентифікації особове 
начало в людині немовби пригнічується конформістською настано-
вою. Здорове ж моральне життя можливе тільки за набуття людиною 
самоповаги не внаслідок ставлення до неї інших, а “з перших рук”. 
Людина, яка втрачає себе в інших, позбавляє себе розкоші пережиття 
найвеличніших особових актів, таких як любов, самопосвята, само-
пожертва та ін. Вона може бути корисною чи приємною у спілкуванні 
з іншими людьми, але водночас залишається неспроможною вільно 
посвятити себе їм. Вона не може віддати своє життя іншій людській 
особі, бо насправді ним не володіє. Вона не цінує своє життя достат-
ньо, щоб зробити з нього справді щедрий і дорогоцінний дар. 

Наостанок варто звернути увагу на взаємозв’язок між індивідуаль-
ним і соціальним вимірами людської особи. В людському житті мож-
на спостерегти глибокий комплементарний зв’язок між ними. Щойно 
описані істотні ситуації людського існування свідчать, що неможливо 
здобути справжню і вповні особову зрілість стосовно себе самого без 
посередництва інших, які немовби “вручають” нам наше незводиме осо-
бове буття і цінність. З іншого боку, неможливо вибудувати щодо інших 
по-справжньому моральне і особове ставлення без віднайдення власної 
правдивої самості й особового, відповідального оволодіння нею. 

2. Ресентимент
У творі “Ресентимент” Макс Шелер аналізує ще один різновид 

викривленого стосунку особи до себе самої. Мова іде про таку хибу 
самооцінки, яка стає однією з головних причин поважної духовної 
недуги, що її філософ називає ресентиментом [7]. 

Немає нічого неприродного для людини у тому, що вона схильна 
оцінювати своє життя та життєві досягнення міркою певного при-
йнятого нею ідеалу. Такий спосіб самооцінки може бути наслідком 
нашого захоплення якоюсь особою та її стилем життя. Коли захоплю-
єшся кимось, ти готовий іти за ним, наслідувати його поведінку, бути 
таким, як він. Такий стосунок до іншого може мати високу моральну 
чи релігійну цінність, наприклад у випадку святого, який з любові до 
Христа намагається оцінювати своє життя у дзеркалі самого Христа. 
Така поведінка може свідчити про глибоке смирення і пошану. 

Не слід, однак, плутати з цією настановою іншу схильність оці-



Наукові записки348

нювати те, ким ми є і чим володіємо, навіть якщо й тут відбувається 
порівняння себе з обраною моделлю і співвіднесення власної ціннос-
ті з її цінністю. Якщо у першому випадку обидва полюси порівнян-
ня пізнаються кожен зокрема і тільки після цього осмислюються у 
стосунку один до одного, то у другому випадку те, що ми вважаємо 
власною цінністю, вперше проявляється тільки через порівняння з ін-
шим. Цінність людини тут дана не як нерелятивна цінність, а завжди 
як “нижча” або “вища”. Такий спосіб усвідомлення цінностей стоїть 
на заваді не тільки поцінуванню іншої особи, а й спотворює бачення 
себе самого. Людина перестає досвідчувати власну цінність як таку, а 
сприймає її тільки в тих відносних характеристиках, які відрізняють її 
від цінності іншого. Це породжує суто конкурентну настанову і може 
призвести до значного викривлення морального життя. 

Таким чином, можна ще раз переконатися у важливості сприйнят-
тя себе у правдивому світлі. В ситуації ресентименту людина зазнає 
невдачі в усвідомленні власної особової цінності як закоріненої в ін-
дивідуальній ціннісній суті своєї особи. Ця цінність конституйова-
на не через відношення до інших. Засадниче усвідомлення власної 
індивідуальності та непохідної й унікальної цінності, яку не треба 
ні перед ким доводити чи виправдовувати своїми здатностями та до-
сягненнями, яку слід оберігати й унаочнювати в своїх діях і житті, 
повинно стати для людини її щитом проти будь-якої спокуси зайняти 
конкурентну позицію стосовно інших, а також захистити її від ресен-
тименту і повного викривлення її морального існування. 

3. Альтруїзм
Наступне викривлення у стосунку до себе самого, своєї цінності і 

буття Макс Шелер доволі несподівано описує терміном “альтруїзм”, 
під яким має на увазі феномен формальної орієнтації на інших людей, 
“схильність відчувати відразу до себе самого та своїх суб’єктивних 
пережиттів, неспроможність витримувати товариство самого себе” 
[6, с. 151]. Хоч альтруїстичний сентимент внаслідок свого надмірного 
зосередження на інших у чомусь подібний до гетеропатичної емоцій-
ної ідентифікації, все ж між цими настановами існують докорінні від-
мінності. Метафорично кажучи, співвідношення між ними аналогічне 
до співвідношення між слабкістю і хворобою. 

Можна навести різні причини, чому людина піддається якомусь 
різновиду емоційної ідентифікації. Це неминуче стається в дитин-
стві, але навряд чи нам спаде на думку говорити у цьому випадку про 
якийсь акт самовідчуження. Людина може мати проблеми із самопосі-
данням у дорослому віці внаслідок певного недбальства у формуван-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 349

ні належного ставлення до себе. Якою б не була причина схильності 
людини ототожнювати себе з іншими (хоч вона є дуже важливою для 
оцінки кожного випадку ідентифікації зокрема), істотною для всіх 
подібних пережиттів є перевага вітальності над духовністю. Надмір-
не зосередження на вітальному існуванні, неспроможність виринути 
з власної вітальності і піднестися на духовний рівень буття лежать 
в основі феномену розчинення людини в інших, який знаходимо в 
досвіді ідентифікації. Однак для емоційної ідентифікації характерна 
певна пасивність щодо себе самого. Людина ніби дає волю своїм по-
чуттям, відрухово піддається іншій особі. Тут не йдеться про вповні 
свідому настанову чи дію самозаперечення й самовідчуження, що 
передбачало б певний рівень самосвідомості й самооцінки. У край-
ніх випадках, коли про людину кажуть, що вона живе чужим життям, 
сама вона може цього навіть не помічати, бо підпорядкування іншому 
вислизає з її актуальної свідомості. Прокинувшись з цієї екзистенцій-
ної сплячки і усвідомивши в живому досвіді свою ситуацію, людина 
може навіть зненавидіти ту особу, з якою перед тим ідентифікувала-
ся. Якоюсь мірою цей імпульс стає відруховою реакцією на гостре пе-
режиття “занапащеності” й “полону” власного буття іншою особою. 

На відміну від такої, пасивної щодо самого себе, форми емоцій-
ної ідентифікації, альтруїзм є для німецького філософа різновидом 
свідомого ескапізму, втечі від себе. Альтруїст скеровує свою увагу 
на іншого, тому що не може витримати присутності себе самого. 
Інша особа є нагодою відвернути свою увагу від себе. До іншої осо-
би альтруїст звертається не з якихось морально значимих причин, 
а зауважує її тільки тому, що вона має статус “іншого”. Якщо про 
випадок екстатичної втрати себе самого в емоційній ідентифікації з 
іншим можна говорити в категоріях пасивного стану: людина “зазна-
ла” впливу іншого і “піддалася” йому, то у випадку альтруїстичної 
самовтрати ми стаємо свідками більш-менш свідомого задуму осо-
би позбутися себе самої. Йдеться про таку настанову до себе, за якої 
перебування із собою стає нестерпним. Відтак все, що володіє здат-
ністю відвернути увагу людини від самої себе, що презентує себе як 
щось “інше”, сприймається як бажане і цінне. Що ж це за настанова, 
що змушує людську особу кидатися у крайнощі і знищує особливе 
відчуття “домашності” у ставленні до себе самої?

З усієї низки можливих настанов та ситуацій, що більшою чи мен-
шою мірою здатні служити спонукую до альтруїстичного сентименту, 
Шелер обирає й розглядає найекстремальніший випадок – настанову 
ненависті до себе. Тому, хто вважає людину вродженим егоїстом, 



Наукові записки350

саме поняття ненависті до себе здається дивним і суперечливим. Але 
не для Шелера, на думку якого завжди існує щось на зразок екзистен-
ційної напруги у ставленні людини до себе. Ця напруга і сама мож-
ливість “ставитися до себе” притаманна людині як особовій істоті. 
Людина володіє неймовірною свободою – розпоряджатися своїм “я”, 
своєю самістю. Вона може й зазнати невдачі у досягненні самопо-
сідання, відчувати розпач щодо того, ким є. Врешті-решт, людина 
здатна використати цю свободу проти себе і зненавидіти себе з усіма 
наслідками для її буття, що з цього випливають. 

Одним із головних джерел ненависті до себе є, на думку Шелера, 
хибне розуміння власної цінності і конкурентна настанова щодо ін-
ших, яка лежить в основі такого розуміння. Коли людина зазнає не-
вдачі, змагаючись з кимось у досягненні певної мети, вона може до-
свідчити щось на зразок безсилля. Це пережиття, разом зі схильністю 
сприймати власну цінність тільки відносно, тобто у світлі відміннос-
тей між собою та іншими, веде до знецінення власного буття. Як на-
слідок, перед “безсильною” людиною постає нелегкий “вибір” – або 
зненавидіти себе, або здійснити те, що Шелер називає переоцінкою 
тих цінностей, якими вона не здатна заволодіти. Виявивши екзистен-
ційний механізм виникнення в людини ненависницьких почуттів до 
самої себе, Шелер звертається до ключового питання: в чому сутнісна 
природа ненависті до себе, або, що ще важливіше, – в чому природа 
любові до себе?

4. Любов до себе
У своєму дослідженні феноменології любові і ненависті Макс Ше-

лер намагається реабілітувати поняття любові до себе. Він висловлює 
переконання, що любов до себе є вершиною ставлення людської іс-
тоти до себе самої. Це може звучати незвично тільки до того моменту, 
поки ми не усвідомимо, що мало про яку річ маємо настільки спотво-
рене і заплутане розуміння, як про феномен любові до себе. Шелер 
подає своє розуміння цього феномену на тлі дискусії з найпоширені-
шими поглядами, які ототожнюють любов до себе з егоїзмом або са-
молюбством, тож не лише позбавляють її високої моральної цінності, 
а й приписують їй негативне моральне значення. 

Насамперед варто прислухатися до аргументів Шелера, коли він 
стверджує, що “любов і ненависть не є питомо соціальними настано-
вами” [6, с. 150]. Найбільш вагомою підставою такого твердження є 
для Шелера спостереження, що в досвіді любові людська особа звер-
тається насамперед до цінностей як таких, або, краще сказати, зверта-
ється до об’єктів настільки, наскільки вони володіють цінностями. Ця 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 351

первісна орієнтація на цінності ніяк не уточнює їхнього місцеперебу-
вання, тобто чи вони належать самій особі, чи іншим. Шелер не хоче 
сказати, що факт локалізації цінності не має жодного відношення до 
сутнісних закономірностей у сфері любовних емоцій. Він, скажімо, 
вважає, що певні види любові, такі як материнська чи синівська лю-
бов, любов до рідного дому чи країни, статева любов, є актами, в яких 
соціальний характер відчувається змістовно, у самій якості цих актів, 
а не тому, що їхні об’єкти виявилися відмінними від суб’єкта. Со-
ціальний характер немовби “вмонтовано” у саму суть акту, а не “на-
кладено” об’єктом любові на вже зафіксовану і усталену структуру 
любовної емоції (наприклад, любов до мистецтва, держави, знання). 

На думку філософа, тільки за допомогою феноменологічної редук-
ції, завдяки якій ми абстрагуємося навіть від існування людини як 
істоти, здатної до любові і ненависті, можна одержати філософське 
розуміння інтелігібельного характеру любові до себе, а також розу-
міння її як справжньої любовної емоції. 

Згідно з Шелером, акт любові вирізняється серед інших ціннісно-
зорієнтованих емоцій своїм характером руху до вищих цінностей, які 
розкривають себе люблячій особі в і через “емпірично” дані цінності, 
присутні в об’єкті любові. “Бо любов є таким рухом інтенції, за допо-
могою якого на основі даної цінності А в об’єкті унаочнюється його 
вища цінність. Що більше, саме це унаочнення вищої цінності є сут-
тю любові” [6, с. 153]. З цього випливає, що лише у справжній любові 
людини до себе стають феноменологічно видимими ті можливості її 
вдосконалення, які притаманні її власному буттю і складають зміст 
того, чим і ким вона ще може стати. Лише в досвіді правдивої любові 
до себе ми здатні збагнути й прийняти наше власне особове покли-
кання й очищений образ. Щоб подивитися на себе “Божими очима”, 
ми повинні себе по-справжньому полюбити. 

Можна ствердити, що навіть без любові до себе людина здатна 
уявити ідеал себе, відштовхуючись при цьому від своїх здібностей і 
схильностей. Виконати щось на зразок дедуктивного виведення ідеа-
лізованого образу самого себе на основі емпіричних фактів власного 
буття. Хоч би якою успішною виявилася така когнітивна процедура, 
їй бракує двох визначних рис, що є в розпорядженні любові. 

По-перше, сама по собі вона не може викликати в людині справж-
нього, а не тільки номінального схвалення цього образу. Людина не-
минуче залишається на певній дистанції до цієї ідеальної картини її 
самості. Крім того, цей дедуктивно виснуваний ідеал є немовби від-
мінним від самої особи, чітко відмежований від її актуального буття і 



Наукові записки352

від того, ким вона є. Така процедура побудови ідеального образу себе 
самого ніколи не скеровує до людини виклик, притаманний заклику 
любові: стань тим, ким ти є!

І по-друге, таке теоретичне визнання внутрішньо притаманної 
буттю людини можливості осягнути досконалість не здатне саме зі 
себе зродити рух у напрямку актуалізації цієї можливості. Для цього 
людині потрібен додатковий, якомога шляхетніший мотив, як напри-
клад, бажання догодити Богові шляхом здійснення уявленого ідеалу. 
На відміну від цього, любов здатна з власних сил зродити динамічний 
рух цілої людини до унаочненої в любові досконалості. 

Цікавими є уявлення Шелера про екзистенційний взаємозв’язок 
між любов’ю до себе і емоціями любові між двома особами. З одно-
го боку, людина робить відкриття самої себе як “любленої” тільки у 
досвіді скерованої до неї любові. Нелегко полюбити самого себе. Не-
зіпсуте самоусвідомлення і самооцінка є передумовами появи емоції 
любові до себе. Той, хто себе зневажає і принижує, заперечує будь-
яку можливість сприйняття притаманних йому цінностей як таких, що 
можуть викликати акт справжньої любові до його особи. І саме любов 
іншої особи до цієї самоприниженої людини усуває ті суб’єктивні пе-
решкоди, що стоять на заваді правдивого сприйняття людиною самої 
себе. Крім того, людська особа здатна взяти участь в любові іншо-
го, спрямованій до неї, і таким чином вперше феноменологічно до-
свідчити те, що Шелер називає “ідеалізованою парадигмою цінності” 
себе самого. В досвіді любові іншої особи людина здатна усвідомити 
власну “правдиву” природу, своє покликання і призначення як непо-
дільної і незмінної особи. Насправді, навряд чи взагалі можливо по-
любити себе в питомому значенні цього слова, не “отримавши” свою 
самість у досвіді любові інших осіб до нас. Саме усвідомлення цього 
факту проявляється в Августинівському розумінні любові до себе як 
участі людини в Божій любові до неї, як “amare in Deo” своєї власної 
самості. 

З іншого боку, Шелер категорично відкидає погляд на любов до 
себе і любов до ближнього як на конкурентні взаємовиключні емоції. 
У “Формалізмі в етиці” філософ стверджує, що “взаємний сутнісний 
зв’язок між любов’ю до іншого і самоосвяченням вимагає розглядати 
любов до інших як чисту і справжню тільки за умови, що вона освячує 
люблячу особу, а самоосвячення розглядати як чисте і справжнє тільки 
якщо воно підтверджується в актах любові до ближнього” [3, с. 498]. Ця 
думка стає зрозумілою в контексті трактування Шелером Христового 
заклику “любити ближнього, як себе самого”. Любов християнина до 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 353

ближнього “намагається наповнювати все більшою реальністю “Божий 
образ” в іншій особі” [6, с. 78]. Християнин покликаний не лише робити 
висновок, що інша особа заслуговує на спасіння, а й бачити це, в любові, 
очима свого серця. Однак людині було би досить складно переживати 
таку любов до ближнього і досвідно усвідомлювати звернену на нього 
Божу любов і благодать спасіння, якби сама вона не досвідчувала на 
собі цієї Божої любові, якби не відчувала, що саму її “вручено” їй цією 
Божественною любов’ю. На думку Шелера, саме ця остаточна вкоріне-
ність любові до себе і любові до ближнього в Божій любові є підставою 
для сутнісно взаємозалежного і комплементарного зв’язку між ними. 

На завершення цієї спроби доцінити позитивний внесок Макса 
Шелера в дослідження етичного значення ставлення людської осо-
би до себе самої, варто ще раз наголосити на засадничій ідеї, яка 
об’єднує рефлексії німецького філософа на цю тему. Помилкове ро-
зуміння того, що означає бути справжньою особою, є одним з голо-
вних джерел моральних труднощів людського існування. Формуван-
ня належного ставлення до себе і свого життя є, на думку Шелера, 
істотною передумовою здійснення особових актів високої моральної 
цінності. Тож властиве ставлення до себе є одним з наріжних каменів 
всієї етичної будівлі життя людської особи. 

Література:
1. Frankl V. E. Man’s Search for Meaning: an Introduction to Logotherapy / 

Transl. I. Lasch. – New York: Simon & Schuster, 1984. – 189 p. 
2. Frings M. S. The Mind of Max Scheler: Ethics, Society, Knowledge, 

Religion, Science, Evolution, Reality, Love, Resentment, Capitalism, Future, 
Time, Death: the First Comprehensive Guide Based on the Complete Works. – 
Milwaukee: Marquette University Press, 1997. – 324 p. 

3. Scheler M. Formalism in Ethics and Non-formal Ethics of Values / Transl. 
M. Frings, R. Funk. – Evanston: Northwestern University Press, 1973. – 620 p. 

4. Scheler M. Liebe und Erkenntnis. – Bern: Franke Verlag, 1955. – 136 p. 
5. Scheler M. On the Eternal in Man / Transl. B. Noble. – Hamden (Conn.): 

Archon Books, 1972. – 480 p. 
6. Scheler M. The Nature of Sympathy / Transl. P. Heath]. – Hamden (Conn.): 

Archon Books, 1973. – 274 p. 
7. Scheler M. Ressentiment / Ttransl. W. W. Holdheim. – New York: The Free 

Press of Glencoe, 1961. – 201 p. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, проректор із 
навчально-виховної та наукової роботи Національного університету 
“Острозька академія” П. М. Кралюк



Наукові записки354

УДК 111. 141. 2

Олена Бочуля 

ТРАКТУВАННЯ АБСОЛЮТУ  
У ПОСТМОДЕРНОМУ ДИСКУРСІ 

У статті відібрано найбільш примітні характеристики доби 
постмодерну та сутнісні ознаки постмодерного дискурсу. Ана-
лізується поняття “Абсолюту” у концепціях Гриффіна, Сміта 
та Бодріяра, а також осмислюється трактування абсолютної 
реальності у поглядах Дерріди, Фуко, Батая і Делеза. 

Ключові слова: постмодерн, постмодернізм, постмодерний 
дискурс, абсолют, мовна гра, ризома, реконструкція. 

Bochulya О. Interpretation of Absolute in postmodern discourse 
In this article, selected the most remarkable characteristics of the 

postmodern era and essential features of postmodern discourse. The 
author examines the concept of the Absolute in the concept of Griffin, 
Smith and Baudrillard, also in this article we analyzed the absolute 
reality of opinion Derrida, Foucault, Bataille and Deleuze. 

Keywords: postmodern, postmodernism, postmodern discourse, 
the absolute, language games, rhizome, reconstruction. 

Бочуля О. Трактовка Абсолюта в постмодерном дискурсе 
В этой статье отобраны наиболее примечательные харак-

теристики эпохи постмодерна и сущностные признаки постмо-
дернистского дискурса. Анализируется понятие “Абсолюта” в 
концепциях Гриффина, Смита и Бодрийара, а также подается 
трактовка абсолютной реальности во взглядах Дерриды, Фуко, 
Батая и Делеза. 

Ключевые слова: постмодерн, постмодернизм, постмодер-
нистский дискурс, абсолют, языковая игра, ризома, реконструкция. 

У кожної епохи свій постмодернізм
У. Еко

Постановка проблеми. Термін “постмодернізм” вперше вжитий 
у книзі Р. Панвіца “Криза європейської культури” 1917 р. видатни-
ми представниками є: Барт, Батай, Бланшо, Бодрійяр, Делез, Деррі-
да, Гваттарі, Ліотар, Мерло-Понті, Фуко та інші. Сьогодні переважає 
думка, що “…постмодернізм – епоха не стільки розвитку соціальної 
реальності, скільки свідомості” (З. Бауман) [2]. 
© Олена Бочуля, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 355

У філософії термін “постмодернізм” (Слід зазначити, що термі-
ном “постмодернізм” ми позначаємо сучасну культурну епоху, а та-
кож ми ототожнюємо поняття “постмодернізм” та “постмодерн”) по-
чав вживатися у 80-х роках, завдяки праці французького мислителя  
Ж.-Ф. Ліотара “Стан постмодерну”, видана у Франції 1979 року [11]. 
Сам Ліотар зауважує: “…я використовую термін “постмодернізм” 
лише як зручний ярлик для певного напряму чи школи (у літератур-
ній критиці, в архітектурі). Я особисто надаю перевагу термінам “по-
стмодерн” і “постсучасність”. Я наводжу цей вислів Аполлінера (взя-
тий з твору “Художники-кубісти” і застосований до кубізму загалом), 
тому що він стверджує, що антигуманне в нас є річчю непізнаною, 
єдиним справжнім ресурсом мистецтва, літератури і міркувань” [11]. 
І. П. Ільїн стверджує, що постмодернізм як культурний напрям пер-
шопочатково оформився у руслі постструктуралістських ідей та об-
межився у доволі вузькій сфері філософсько-літературних інтересів 
французької філософської думки (мається на увазі такі філософи, як 
Ж. Дерріда, М. Фуко, Ж. Делез, Ф. Гваттарі) та американській тео-
рії літературознавства (деконструктивізм П. де Мана, Дж. Гартмана,  
Х. Блума, Дж. Х. Міллера) [9]. Врешті, постмодернізм стали сприй-
мати як вираження “духу часу” у всіх сферах людської діяльності: 
мистецтві, філософії, теології, релігії науці. І. П. Ільїн вважає, що по-
стмодернізм – це одна із тенденцій та можливостей еволюції соціаль-
ного та культурного світу [9]. 

Зародженням та становленням постмодерну прийнято вважати пе-
ріод від закінчення Другої світової війни до початку 80-х років ХХ 
століття. Постмодерн створив навколо себе доволі багато суперечок, 
дискусій та неоднозначностей: соціально-політичних, науково-тео-
ретичних, етичних, емоційно-естетичних, епістемологічних. Посмо-
дерн виказує кризовий стан західної цивілізації та її духовної культу-
ри. Він являє собою усвідомлення необхідності пошуку нового шляху 
розвитку, оскільки теперішній шлях не в змозі подолати сучасний 
стан занепаду духовних цінностей та ідеалів. 

Актуальність порушеної проблематики полягає у необхідності обго-
ворення та вирішення питань пов’язаних із розумінням вищих духовних 
сутностей в умовах наявної духовної кризи сучасного суспільства. 

Мета статті полягає у спробі окреслення певних точок зору, по-
глядів, концепцій щодо пояснення абсолютної (божественної) реаль-
ності філософами епохи постмодернізму. 

Виклад основного матеріалу. Оскільки Ліотар вперше ввів термін 
“постмодернізм” у сферу філософії, тому зупинимось на певних по-



Наукові записки356

ложеннях його книги “Стан постмодерну”. Філософ проголошує не-
обхідність переосмислення уявлень про людину і її місце у сучасній 
соціокультурній ситуації. Людина не може більше розглядатися як 
суб’єкт, що володіє автономною свідомістю й волею. На думку Ліота-
ра, сучасна людина є вузловим пунктом у складній сітці інформацій-
них обмінів, які відбуваються за правилами різних “мовних ігор” [11]. 

Великі ідеї гегелівської діалектики, ідеї прогресу, просвітницькі 
погляди та сподівання на знання знищилися. У сучасному світі загаль-
ної нестабільності існують тільки прості, дрібні, локальні “історії-роз-
повіді”, які і є формою організації будь-якого знання, у тому числі 
філософії й релігії. Відкидаються ідеї консенсусу. Єдина реальність, 
що повсюдно сприймається − реальність грошей. “Подібна реальність 
примиряє всі, навіть найсуперечливіші тенденції, при умові, що ці тен-
денції й потреби володіють купівельною здатністю” [11]. У пізнанні 
панує еклектизм, що підтримується засобами масової інформації, які 
закріплюють бездумне, гедоністичне ставлення до життя. Для кращо-
го пояснення суті постмодерну Ж. Делез у спільній із Ф. Гваттарі пра-
ці “Ризома” 1976 р. використовує метафору ризоми – кореневища, у 
якому все хаотично зрослося, відростки і паростки якого, регулярно 
відмираючи і знову відростаючи, перебувають у стані постійного об-
міну із навколишнім середовищем. Постмодерністи відмовляються від 
преклоніння перед розумом, авторитетами, владними структурами, до 
яких, насамперед, ставиться наука й техніка. Постмодернізм виступає 
проти пошуку однаковості, насадження необґрунтованих цінностей, 
прагнення до неодмінної згоди між людьми [13, с. 284]. Представни-
ки філософії постмодерну розглядають не поняття, категорії, факти, а 
дискурси, наративи, симулякри, їхні дослідження – не стільки наукова 
діяльність, скільки міфотворчість, вони трактують все крізь призму 
релятивізму і суб’єктивності авторських позицій. 

Сутнісними характеристиками постмодерного дискурсу можна 
назвати: асоціативність, алогічність, диспропорційність, фрагментар-
ність, інноваціоналізм у засобах творення, алегоризм і метафорич-
ність, фантастичність та абсурдність, культурологічний номіналізм, 
уникнення метадискурсу, метатеорій, метанаративу, монтажний чи 
колажний спосіб творення у літературі, мистецтві; мовна концепція 
реальності (реальність є лінгвістично сконструйована, а світ пізна-
ється через мовні форми); світ описується через відсутність єдиного 
скеровуючого принципу; хаотичність форм думки, вірування. По-
стмодернізм є хаотичним, подекуди поляризованим, поліваріантним, 
із втратою орієнтирів, із втратою віри у старі цінності і неможливістю 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 357

запропонувати нові. Час невдоволеності, масової культури, дезорієн-
тацій, відчаю, відчуження. Час після того, як помер Бог, помер Ав-
тор, після того, як померли всі боги і божки, небо стало сукупністю 
хімічних елементів, а Земля піщинкою у Всесвіті. Боги втратили свої 
сакральні функції. Людина не бачить того світла, до якого їй треба 
прагнути, у такій ситуації вона стає дезорієнтованою. Людину пе-
рестає огортати опіка Бога. Настав час релятивності, час втрачених 
ідеалів, час всеядності, неможливості вдосконалення. Все рівноправ-
не, немає моралі і немає аморального, немає красивого і огидного, 
бо немає ідеалу краси. Настає епоха синкретизму − багатовірства, за-
бобонів, культів. Все толерується, бо насправді воно всім байдуже. 
Немає принципових суперечок, бо і один, і другий мають рацію у цей 
марнотний час. 

Майже всі представники як релігійного, так і позарелігійного на-
пряму постмодернізму цікавились проблемою трактування абсолюту. 
Найзагальнішими характеристиками абсолюту можна вважати те, що 
він є невимовною підставою світу, що існує. Постмодерністи релі-
гійної орієнтації – Д. Р. Гриффін і Х. Сміт розглядають невимовну 
божественну реальність як причину й джерело змісту всього існуючо-
го, при цьому, наслідуючи пантеїстичну традицію, вони думають, що 
божественна реальність не існує сама по собі, а втілюється в кінцевих 
речах і їхніх взаємодіях. “Це Абсолют або метафізична досконалість, 
тому що він втілюється в кожній існуючій й певній речі” [14]. Гриф-
фін називає абсолютну реальність “досвідом, що творить”, (“creative 
experience”). Споконвічно “досвід, що творить”, на думку філософа, 
втілений у Господі й без Бога не існує. Своєю чергою, і Бог немис-
лимий без “досвіду, що творить”. Гриффін розглядає ці прояви єди-
ної сутності як споконвічні й досконалі. Але поняття Бога, на думку 
Гриффіна, має деяку специфіку. Він розглядає Бога як аксіологічну 
досконалість. Бог споконвічно передбачає моральні, естетичні, ло-
гічні й математичні цінності, визначаючи втілення “досвіду, що тво-
рить” у кінцевому існуванні. Гриффін намагається обмежити владу, 
якою наділяється Бог у християнській теології. Творцем світу є єдина 
сутність, яка проте представлена Богом і “досвідом, що творить”, ко-
жен з них має свої функції. “Досвід, що творить” створив світ, а духо-
вні цінності – створені самим Богом [14]. Бог, на відміну від “досвіду, 
що творить” наділений властивостями індивідуальності. Бог є єди-
ною індивідуальністю, існування якої необхідне й вічне. Він володіє 
“досконалою симпатією, досконалим знанням, досконалою силою, 
необхідним існуванням й незмінністю”. Гриффін, виступаючи з по-



Наукові записки358

зицій пантеїзму, трактує Бога як іманентне світу. Діючою причиною 
подій, що відбуваються в реальності, Гриффін вважає споконвічно 
властиву “досвіду, що творить” творчу енергію. Ця енергія актуалізує 
те, що існує потенційно. Процес актуалізації і є, на думку мислителя, 
подія досвіду [14]. Гриффін називає Бога “душею Всесвіту”, а світ ко-
нечних речей – його тілом”. “Досвід, що творить”, Бог, світ кінечних 
речей становлять єдине ціле, і є споконвічними. Подібно вирішується 
і проблема пізнання Абсолюту. Філософ вважає, що цей процес може 
здійснюватись лише завдяки інтуїції: “Ми можемо мати інтуїтивне 
знання про “досвід, що творить”, тому що ми є його втіленням” [14]. 
Філософ думає, що зрозуміти Абсолют можна тільки за аналогією з 
нашим досвідом існування. Бог – аксіологічна межа й джерело від-
чуття нами важливості “Правди”, “Краси”, “Добра”. “Це не почуттєве 
долінгвістине сприйняття забезпечує основу, загальну для істин, які 
відомі всім людям, скрізь і за всіх часів” [14]. 

Подібною є концепція Х. Сміта. Філософ говорить про існування 
абсолютної реальності, яка немає жодних властивостей. Бог у Смі-
та не є індивідуальністю, адже досконалість Бога не може допускати 
якихось обмежень його сутності. “Бог абсолютно один – абсолютно 
цілісний і єдиний” [15]. Події, що відбуваються у світі несуть у собі 
відблиск наперед встановленого божественного змісту. Сміт не дає 
певного критерію розпізнавання істини, бо вважає, що його не існує, 
адже будь-який критерій подібний до прокрустового ложа, тобто є 
упередженим. Сміт заперечує втіленість божественної реальності 
поза її конкретними втіленнями в подіях, що відбуваються у світі. 
Люди мають спрямований, безпосередній досвід божественної реаль-
ності. Отже, як бачимо, філософи наслідують містико-пантеїстичну 
традицію, віддають перевагу інтуїтивним способам пізнання, відмов-
ляючись від раціоналізму та сцієнтизму філософії доби модерну. 

Представники позаконфесійного напряму постмодерної філософії 
теж прихильні до утвердження ідей невимовності та неможливості 
раціональних способів пізнання “Абсолюту”. Філософ епохи постмо-
дерну Ж. Бодрійяр не приймає традиційних трактувань Бога та спо-
собів його пізнання, запропонованих існуючими релігіями. Також 
Бодрійяр не приймає філософських концепцій, які заперечують боже-
ственну реальність. Як “Абсолют” філософ бачить певну невимовну 
реальність, у якій панує “спокуса”. Філософію спокуси Бодрійяр ви-
клав у книзі “Спокуса”, 1979 р. “Для всіх ортодоксій спокуса про-
довжує бути пагубним хитруванням, чорною магією, спокушанням й 
псуванням всіх істин, закляттям і екзальтацією знаків у підступному 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 359

їхньому вживанні” [2, с. 114-117]. У сучасному суспільстві сила спо-
куси проявляється у царстві видимості. Спокуса, згідно із Бодрійя-
ром, наділена рисами, подібними до любовних ігор. Спокуса руйнує 
будь-який зміст і будь-яку доцільність; спокуса втягує у гру, яка по-
дібна до особливого символічного ритуалу. Сила, на якій тримається 
інститут церкви, являє собою гру видимостей, які приховують від-
сутність істини. “Вабливою ілюзією іконоборців було відкинути ви-
димості, щоб дати істині Бога розкритися в усій красі ілюзій, тому що 
ніякої істини Бога немає, і в глибині душі вони, напевно знали це, так 
що невдача їх була підготовлена тією же інтуїцією, якою керувалися 
й шанувальники ікон: жити можна тільки ідеєю перекрученої істини. 
Це єдиний спосіб жити істиною” [2, с. 116-117]. Замість сучасних ре-
лігійних та світських ритуалів Бодрійяр пропонує особливу ритуаль-
ну форму, яка є надбанням аристократичної культури, яку він називає 
“гра спокуси”. Бодрійяр не прагне тотального викриття дійсності за 
допомогою науки та філософії, адже це позбавить її (дійсність) таєм-
ничості та зачарованості. Сучасною грою видимостей у сьогодненні є 
гіперреальність. Бодрійяр стверджує, що існує певний “Абсолют”, як 
невимовна основа світу, яка має силу спокуси і сутність якої відкри-
вається у ігровій діяльності. На противагу релігійним ідеалам філо-
соф пропонує особливу форму культури, в основі якої лежить азартна 
гра, яка робить життя більш інтенсивним та насиченим [5, с. 44-45]. 

Ж. Дерріда стверджує, що пізнання невимовного існування мож-
ливе через особливий вид творчості, що включає в себе містичні 
елементи, і який філософ називає “деконструкцією”. За допомогою 
деконструкції, на думку Дерріди, можна звільнитися від традицій-
них форм релігії й атеїзму, заснованих на раціоналістичній традиції. 
Дерріда наділяє деконструкцію магічною силою й визначає її подібно 
тому, як у негативній теології трактується Бог – через перерахування 
того, чим вона не є. Деконструкція не є аналіз, тому що “демонтаж 
структури не є регресія до простого елемента – якомусь нерозклад-
ному джерелу”. Деконструкція не є критика, тому що критика сама є 
темою або об’єктом деконструкції. Деконструкція не є методом, осо-
бливо, коли акцентуються його технічні й процедурні сторони. Де-
конструкція не є акт або операція, тому що вони припускають участь 
суб’єкта. Дерріда ігнорує суб’єкта творчої діяльності, трактуючи де-
конструкцію як анонімну, спонтанну, мимовільну “подію”, яка пере-
дує наділенню понять змістом і не потребує ані мислення, ані свідо-
мості, ані організації з боку суб’єкта. Деконструкція, з одного боку, є 
нічим, а з іншого – містить у собі й критику, і аналіз, і метод. Дерріда 



Наукові записки360

розуміє деконструкцію як процес, не обмежений ані лінгвістичними, 
ані граматичними, ані семантичними вимірами. Деконструкція по-
вертає нас до джерел буття, приносить людині задоволення й есте-
тичну насолоду. Дерріда бачить у пануванні традиційних понять одне 
з головних джерел духовної кризи сучасного цивілізованого суспіль-
ства [8, с. 56]. 

Відмовляючись від поняття “буття” в принципі як і від інших тра-
диційних метафізичних понять, через неможливість їх адекватної 
змістовної експлікації, Дерріда відмовляється від поняття христи-
янського Бога. “Дерріда протиставляє християнському віровченню 
Письмо. Під Письмом філософ розуміє різні види зорових нарисів, не 
обов’язково лінгвістичних, які встановлюють певні форми артикуля-
ції або розрізнення”. Письмо протистоїть наявності, Письмо виявляє 
динамічну природу “Абсолюту”, яка первинно втілилась у культур-
ному досвіді як “Архиписьмо”, яке передувало мові. Письмо, на дум-
ку Дерріди, є: “... далеке від усього піднесеного й усякого багатства, 
є зовсім незначним, “знедоленим” або “блудним сином”, “сиротою””. 
Письмо Дерріда називає “батьковбивцею”, вбачаючи в ньому прояв 
агресивності, “кровожерливості”. Воно руйнує само себе, приймаю-
чи форму “обрізання”, “кастрації”, “четвертування”. Письмо пориває 
з усіма традиційними поняттями, принципами, нормами, правилами 
[10, с. 27-34]. 

М. Фуко теж не приймає трактування Бога традиційними релігія-
ми. З погляду Фуко, трактування Бога повинно будуватися на підставі 
“епістеми”, під якою мислитель, у відповідності зі структуралістськи-
ми уявленнями, розуміє структуру, що визначає умови сприйняття й 
осмислення світу [3]. М. Фуко поділяє історію культури на окремі пе-
ріоди, в основі яких лежить певна “епістема”. Впорядковуючим прин-
ципом в основі кожної епістеми є співвідношення “слів” та “речей”. 
Мислитель виділяє у європейській культурі Нового часу три “епісте-
ми”: Ренесансну (ХVI ст.), класичну (ХVII-ХVIII ст.) і сучасну (почи-
нається на рубежі ХVIII-ХIХ ст.) [3, 116-127]. У добу Ренесансу – Бог 
трактується як іманентна, блага сутність світу, а пізнання – це процес 
занурення у божественну сутність. У класичну епоху “слова” і “речі”, 
на думку Фуко, втрачають безпосередню подібність і співвідносять-
ся через мислення. Знак починає щось означати тільки усередині піз-
нання й через нього. “І якщо бог ще застосовує знаки, щоб говорити 
з нами за посередництвом природи, то він користується при цьому 
нашим пізнанням і зв’язками, які встановлюються між враженнями, 
щоб затвердити в нашому розумі відношення знання”. Тим самим ви-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 361

являється залежність християнських релігійних уявлень від мови, що 
сильно похитнуло віру в їхню абсолютність. 

У сучасну епоху співвідношення “слів” і “речей” опосередкову-
ється мовою, життям, працею, що перешкоджає збагненню Абсолю-
ту. Фуко заперечує християнське трактування Бога, тому що воно, на 
його думку, припускає розгляд Абсолюту не стільки по ту сторону 
нашого знання, скільки по цю сторону наших фраз. “Нерозлучність 
західної людини з Богом” мислитель пояснює обумовленістю уяв-
лень про Бога мовою, що диктує свої закони. Насправді, на думку 
Фуко, ми не можемо стверджувати існування або не існування Бога, 
тому що людина не в змозі вийти за рамки наявного досвіду: “... люд-
ський досвід цілком створений і обмежений речами, визначити його 
(досвід) першооснову неможливо” [3, с. 120-121]. Фуко справедливо 
зауважує, що істина шукається людиною за посередництвом її слів, 
організму і створених нею предметів. 

Ж. Батай свої дослідження релігії представив у таких його відомих 
працях, як “Теорія релігії” (1948) та “Сума атеології” (1972). Як і інші 
представники постмодерністської філософії Батай заперечує тради-
ційні релігійні вчення, культи та атеїстичні концепції, оскільки вбачає 
в них певні форми примусу, які придушують суверенність людини. 
Центральним поняттям теорії Батая є поняття “інтимного”. Відчуття 
“інтимного”, на думку мислителя, було властиве людині, коли вона 
ще не вийшла із тваринного стану й не мала виразної свідомості. Жи-
вучи в єднанні із природою, людина, за Батаєм, не знала насильства й 
підпорядкування, споживала те, що щедро давала природа, відчувала 
кожну прожиту мить, не мала потреби в знаряддях праці, абстрактних 
поняттях, а також і в релігійних віруваннях і культах. Філософ ігно-
рує блага, які несла людству цивілізація. Батай зводить сутність будь-
якої релігії до прагнення знайти відчуття “інтимного”, що втрачаєть-
ся людиною в міру розвитку суспільства. “Інтимне”, на думку Батая, 
не піддається чіткому визначенню. Проте мислитель вказує на деякі 
риси, властиві “інтимному”. “Властиво інтимним можна вважати те, 
що у своїх проявах не відзначено індивідуальністю: те, як нечутно 
струменіє вода в річці, як прагнуть у нескінченну височінь неозорі 
у своїй прозорості небеса”. Розчинення особистості в безособовому, 
за Батаєм, веде не до синтезу, що примиряє протилежності, а до їх 
“змикання”, тому що “загальне по-справжньому виявляється лише 
через сукупність особливостей”. Пізнання “інтимного” раціональним 
методом є неможливим. “Інтимне” виявляє себе у творчості [6, с. 74]. 
Розчинення особистості в безособовому, на думку Батая, породжує 



Наукові записки362

екстатичний стан, який мислитель протиставляє смерті або атараксії, 
що є станом, подібним до смерті. Екстатичний стан він розглядає як 
шлях повернення зі “світу речей”, під яким Батай має на увазі соціаль-
ну реальність із її утилітарними проектами й цілями, у лоно “інтимно-
го”. “Людина являє собою істоту, що втратила і навіть відкинула те, 
що вона неусвідомлено собою персоніфікує, – те, що не піддається 
чіткому визначенню інтимне” [9]. Сутність людини, на його думку, 
не піддається чіткому визначенню й містить у собі всі прояви буття. 
Спробою вирватися з утилітарного “світу речей” і знайти “інтимне” 
Батай пояснює й зміст релігійних обрядів і уявлень. За допомогою 
жертвоприношення “людина переборює стан внутрішнього розриву, 
у якому виявляється в силу свого залежного становища в трудовому 
процесі” [12, с. 74-75]. Релігійні уявлення, на думку мислителя, фор-
мувалися відповідно до потреб, зумовлених способом життя людей у 
“світі речей”. Поява уявлень про “Вищу Істоту”, за Батаєм, продик-
тована потребою визначити якусь цінність, що перевершувала б інші 
цінності. Але подібне прагнення до звеличення, на думку мислителя, 
навпаки, привело до приниження “Вищої Істоти”, оскільки воно було 
уособлене. “Уособлення “Вищої Істоти” об’єктивно призводить до 
того, що її положення у світобудові виявляється в ряді інших уосо-
блених сутностей однієї з нею природи, які сполучають у собі ознаки 
як суб’єктів, так і об’єктів” [12, с. 81]. 

Батай критикує ідею християнського Бога. Наділення божественно
го певними якостями применшує, на думку Батая, його природу. Хрис-
тиянські уявлення про “Вищу Істоту”, як зазначає Батай, свідчать не 
про зрілість світовідчування християн, а про “цілком певне й нічим не
заповнене ослаблене сприйняття світу, властиве тваринам”, подібні уяв
лення зародилися ще в первісних народів як перше усвідомлення свого 
Бога [1, с. 91]. У праці “Внутрішній досвід” (1943), що ввійшла першою 
частиною в “Суму атеології”, Батай критикує християнську мораль поря-
тунку. Мислитель будує теологію, що заперечує саму себе, – атеологію, 
виходячи з передумови про вичерпаність традиційних реліягій, у яких 
Батай, слідом за просвітниками, бачить насамперед засіб поневолення. 
Він формулює низку принципів, на яких ґрунтується атеологія  
[12, с. 84]. Батай, хоча й не заперечує існування абсолютного начала, 
маючи на увазі під ним щось невимовне й збагненне тільки містичними 
засобами, стверджує непізнаваність його сутності. 

Делез теж багато уваги приділяв вивченню релігії з точки зору 
постмодерну. Аналізуючи такі поняття, як “Людина”, “Бог”, “Світ”, 
він стверджує, що вони є нічим іншим як конструктами мови. Він 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 363

критикує християнське уявлення Бога, як певну цілісність, змістовну 
напередвизначеність всього, що існує. Зміст, на думку Делеза, наро-
джується у творчому акті сили, всередині безособового, яке не під-
коряється граматичним, логічним, ієрархічним та іншим структурам 
“трансцендентального поля” [7, с. 295]. Християнство, на думку філо-
софа, перетворило думку в головну зброю панування над життям, ви-
значаючи не закон відповідно до ідеї Блага, а ідею Блага – відповідно 
до встановлених християнством законів. Свою позицію щодо релігії 
філософ називає “спокійним атеїзмом”: “... спокійний атеїзм – це фі-
лософія, для якої Бог не є проблема, не існування або навіть смерть 
Бога не є суттю проблеми, навпаки – умови, які необхідно вважати 
наявними з тим, щоб виявити справжні проблеми…” [7, с. 298-300]. 

Висновки. Як бачимо, спільним є те, що філософи постмодерніз
му стверджують неможливість осягнути Абсолют, оскільки його 
атрибути є невимовними; філософи постмодернізму одноголосно від-
мовляються від традиційних, вироблених у західноєвропейській тео-
логії, уявлень та способів пізнання Бога, проте водночас вони не сто-
ять на позиціях атеїстичних концепцій. Звісно, подані вище погляди 
філософів можуть видатись дещо непослідовними, багатозначними, 
еклектичними, несподіваними, проте це перші спроби представлення 
нового бачення “Абсолюту”, які, сподіваємося, будуть розвинені та 
доповнені послідовниками. Мислителі постмодернізму намагаються 
подолати полярності теології та атеїзму, матеріалізму та ідеалізму, на-
магаються виявити дорефлексивні та долінгвістичні основи існування. 

Література:
1. Батай Ж. Теория религии. Литература и зло. – М., 2000. – С. 91. 
2. Бодрийяр Ж. Соблазн. М., 2000. Реале Джованни и Антисере Да-

рио. Западная философия от истоков до наших дней в 4 т. – Т. 1. – СПб.,  
1997. – С. 58. 

3. Визгин В. П. М. Фуко – теоретик цивилизации // Вопросы филосо-
фии. – М., 1995. – № 4. – С. 116-127. 

4. Галкин Д. В. Бодрийяр Ж. // Современная западная философия: Сло-
варь / Сост. : Малахов В. С., Филатов В. П. – М. : Политиздат, 1991. – 414 с. –  
С. 114-117. 

5. Гараджа А. В. Ж. Бодирийяр // Современная западная философия: 
Словарь / сост. : Малахов В. С., Филатов В. П. – М. : Политиздат, 1991. –  
414 с. – С. 44-45. 

6. Грицанов А. А. Батай Ж. // Новейший философский словарь: 2-е 
издание, переработ. и дополн. – М. : Интерпрессервис; книжный ДОМ. –  
2001. – 1280 с. – С. 74-75. 



Наукові записки364

7. Грицанов А. А. Делез Ж. // Новейший философский словарь: 2-е 
издание, переработ. и дополн. – М. : Интерпрессервис; книжный ДОМ,  
2001. – 1280 с. 

8. Деррида Ж. Письмо японскому другу // Вопросы философии. –  
1992. – № 4. – С. 56. 

9. Ильин И. Постмодернизм. Словарь терминов. – М., 2001. – С. 257. 
10. Козловски П. Культура постмодерна. Общественно-культурные по-

следствия технического развития / пер. с нем. Л. В. Федоровой и др. – М. : 
Республика, 1997. – 238 с. 

11. Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна // Пер. с франц. Н. А. Шмат-
ко. – М: Институт экспериментальной социологии, СПб. : Алетейя: CEU 
1998. – 159 с. 

12. Рормозер Г. Ситуация христианства в эпоху “Постмодерна” глаза-
ми христианского публициста // Вопросы философии. – М., 1991. – № 5. –  
С. 75-87. 

13. Соболев О. Н. Постмодернистская волна в философии Запада // Ис-
тория философии и культура. – Киев: АН УССР. Ин-т философии 1991. –  
С. 284. 

14. Griffin D. R. Premodern and Postmodern Philosophical Theology // Griffin 
D. R., Smith H. Primordial truth and postmodern theology. State University of 
New York Press, Albany, 1989. – Р. 45. 

15. Smith H. The Process Critigue of Perennialism: A Reply to David Griffin // 
Griffin D. R., Smith H. Primordial truth and postmodern theology. State University 
of New York Press, Albany, 1989. – Р. 61. 

Рецензент: доцент кафедри філософії та політології Тернопіль-
ського національного економічного університету М. Л. Шумка



Серія “Філософія”. Випуск 8. 365

УДК 111. 1 111. 11 

Ігор Ковтун

ПРО “ОНТОЛОГІЧНЕ” ПІДҐРУНТЯ ПОНЯТТЯ БУТТЯ
Із розвитком наукового пізнання суттєво змінюються, роз-

ширюються і ускладнюються уявлення про буття, матерію, рух, 
простір і час, через це у ХХІ ст. ці проблеми стали досить ак-
туальними і викликають зацікавленість у багатьох дослідників. У 
статті автор також намагався глянути на них через призму “он-
тологічності”, намагаючись розкрити сутності властивостей і 
форм буття, культурно-практичне їх опанування. 

Ключові слова: онтологія, буття, філософська категорія, 
матерія, рух, простір, час, онтологічний поворот. 

Kovtun I. On the “ontological” foundation concept of being
With the development of scientific knowledge dramatically 

changing, expanding, and compounded ideas about life, matter, 
motion, space and time, because it is in the XXI century these issues 
were quite relevant and generates interest in many researchers. The 
article also tried to look at them through the prism of “ontology” 
trying to uncover the essence of the properties and forms of life, 
culture and practice their mastery. 

Key words: ontology, being, philosophical category, matter, 
motion, space, time, ontological turn. 

Ковтун И. Об “онтологическом” подпочвенном понятии 
бытия

С развитием научного познания существенно изменяются, ра-
створяются и усложняются представления о бытии, материи, 
движении, пронстранстве и времени, поэтому в ХХІ веке эти 
проблемы стали актуальными и вызывают интерес многих иссле-
дователей. В даной статье автор также пытался взглянуть на 
них сквозь призму “онтологичности” и раскрыть суть особеннос-
тей и форм бытия, культурно-практическое овладение ими. 

Ключевые слова: онтология, бытия, философская категория, 
материя, движение, пространство, время, онтологический поворот. 

Проблема дослідження поняття “буття” у філософсько-онтологіч-
ній площині має довготривалу історію. Проте, незважаючи на це, у 
визначенні феномену буття є ще чимало аспектів, над якими б’ється 
сучасна філософська думка. Особливої уваги ця проблема досягла 

© Ігор Ковтун, 2011



Наукові записки366

саме сьогодні в ХХІ ст., коли намагаються осягнути характер існую-
чого, спосіб цього існування, його форми, внутрішню структуру цих 
форм, особливості їх зв’язування між собою. Оскільки сьогодні і далі 
не існує єдиного розуміння справжнього буття, онтологія виокрем-
лює й співвідносить розмаїття його структурних рівнів, намагається 
осягнути його нескінченність і вічність. 

Через це у різні періоди виникало одне і те саме питання: що озна-
чає поняття “буття”? Філософія як наука дає найбільш узагальнене 
знання про те, що існує. Тож і філософське усвідомлення світу ґрун-
тується на узагальненому, абстрактному, теоретичному відображенні 
дійсності. Таке відображення відбувається з допомогою найбільш за-
гальних понять, категорій. Найбільш загальною категорією філософії 
(при тому будь-якої за напрямом) є найдавніше поняття “буття”. 

Буття – філософська категорія, яка не має єдиного трактування і 
означає:

1) все те, що ми бачимо, що реально існує;
2) все те, що ми бачимо, але воно є у дійсності;
3) все те, що є уявним, нереальним;
4) реальність, яка існує об’єктивно, незалежно від свідомості людини;
5) загальний спосіб існування людини, суспільства. 
На думку багатьох вчених, поняття “буття”, взагалі, це найвище і 

найзагальніше поняття, яке розуміли по-різному. Так, Гегель (1770-
1831) стверджував, що “esse est рercipi”, тобто, що уся реальність буття 
полягає тільки в області мислення. Спенсер (1820-1903) пояснював, 
що лишень “sensibile est cognoscibile”, і є смислове буття, як потрібно 
поняття витиснути у чисто матеріальні межі. Це дві різні точки зору. А 
втім, існує посередня точка зору, оперта на нашому внутрішньому і зо-
внішньому досвіді, яка доводить, що за своєю природою буття не є ані 
надумане, ані ненадумане, але індиферентне (безстороннє) щодо одно-
го чи другого положення, у якому воно може знаходитися…” [1, с. 9]. 

Виходячи з тих суджень, можемо сказати, що основними формами 
буття є: буття речового, матеріального; буття суб’єктивного ідельно-
го; буття біологічного (живого); буття соціального (суспільного). 

Йоган Готліб Фіхте (1762-1814) стверджував, що філософія може 
розвиватися лише двома шляхами: перший – від речей до ідей; дру-
гий – від ідей до речей. Перший шлях він назвав “догматизмом”, дру-
гий – “ідеалізмом”. Це є постановка основного питання будь-якої фі-
лософії, а саме: як йти в філософії – від речей до ідей, чи від ідей до 
речей [2, с. 104]. 

Матеріальне – філософська категорія, яка дає уявлення про фунда-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 367

ментальну ознаку буття, а саме про його об’єктивне існування, неза-
лежне від людської свідомості, її життєдіяльності. 

Ідеальне – це філософська категорія для позначення суб’єктивного, 
образного нематеріального відображення дійсності у людській сві-
домості, яке дає уявлення про суттєву відмінність між образом і 
об’єктом, який відображається. 

Категорія “ідеальне” має принаймі чотири значення у філософії:
1) ідеальне, що існує як результат інтелектуальної діяльності людини;
2) ідеальне як найдосконаліше, як ідеал;
3) ідеальне як результат ідеалізації об’єкта у людській пізнаваль-

ній діяльності;
4) ідеальне як об’єктивний феномен, незалежний від людини, її 

свідомості. 
У найдавніших філософів античності вже була думка про першо-

основу всього існуючого. Про це першими заговорили мислителі ан-
тичності: Фалес (640-560 до н. е.), Геракліт (540-475 до н. е.), Демо-
кріт (460-370 до н. е.), Анаксімен (бл. 585-525 до н. е.). 

Філософ XVII століття Френсіс Бекон (1561-1626) розмірковував 
про те, що “…древні уявляли собі першу матерію як таку, що має 
форму і якість, а не як абстрактну, тільки можливу і безформну…”, 
тому “…в той час ще не настало царство “категорій”, де б абстрактне 
начало могло укритися під захистом категорій субстанції, і тому ніхто 
не насмілився придумати цілком уявлювану матерію, а за начало при-
ймалося тільки те, що могло б бути сприйнято почуттям…” [3, с. 305]. 

У той же час вже учень Фалеса – Анаксімандр (бл. 610-540 до н. 
е.) першим дійшов висновку, що усі ці речі – вода, повітря, вогонь 
– повинні бути єдиними та мати загальну першооснову. Насправді 
це була перша спроба дати узагальнене уявлення про першооснову 
всього, що існує, спроба категоріального визначення поняття матерії. 

Пізніше Аристотель (384-322 до н. е.) вважає матерію як філософ-
ську категорію, яка не має конкретних ознак і є результатом абстрак-
тного мислення людини. 

Отже, поняття матерії філософи пов’язували не з конкретними 
її властивостями, а з чимось загальним, абстрактним, безмежним. 
Проте не всі філософи поділяли таке уявлення про поняття матерії. 
Англійський філософ, єпископ Берклі (1685-1753) виступив з різкою 
критикою уявлення про матерію як про абстрактне поняття. Він про-
водив боротьбу проти матеріалізму тому, що був філософом-ідеаліс-
том, його сан спростовував матеріалізм, оскільки визнання матерії не 
залишало місця для Бога як творця всього існуючого. 



Наукові записки368

“Матерія, – писав Енгельс (1820-1895), – є чисте творіння думки 
і абстракція. Ми відхиляємося від якісних відмінностей речей, коли 
об’єднуємо їх під поняттям матерії. Матерія, як така, не є чимось чут-
тєво існуючим” [4, c. 290].

Таким чином, поняття матерія вироблено у філософії для позначення 
об’єктивної реальності, яка дається людині у людських відчуттях. Це і 
є змістом такої філософської категорії, як матерія. Постає питання, а у 
яких видах зустрічається матерія як конкретна об’єктивна реальність?

Існують такі види матерії:
1) речовинні види (речовина). Речовина – матеріальне утворення, 

яке складається з елементарних частинок, які мають масу спокою;
2) неречовинні види матерії – (поле) – неречовинні види матерії 

не мають маси спокою і володіють нескінченним числом ступенів 
свободи; антиречовинні види матерії (антиречовина). Антиречовина 
– матерія, що складається з античастинок. 

У філософії розглядаються такі структурні рівні види матерії: неор-
ганічний рівень – мікросвіт, макросвіт, мегасвіт; органічний рівень – 
організменний, недорганізменний рівні матерії (організменний рівень 
– клітина, надорганізменний рівні матерії (організменний рівень – клі-
тина, надорганізменний – біосфера (зона активного життя), біоциноз 
(“живий комплекс”, сукупність рослин, тварин, мікроорганізмів, що 
населяють певну ділянку суші чи водоймища); слід підкреслити, що 
матерію як поняття не можна ототожнювати з конкретними її видами. 
Тому що матерія як поняття – це найбільш загальне, а конкретний вид 
матерії – це окреме; матерія як поняття сприймається органами від-
чуття людини. Тож матерія як поняття у філософії визначається не 
щодо її конкретних видів, а щодо відчуттів людини, її свідомості. 

Отже, логічне визначення поняття матерії можна дати лише сто-
совно людини, її свідомості, відчуттів, а саме: матерія є філософська 
категорія для позначення об’єктивної реальності, яка існує незалежно 
від людини та її свідомості і відображається з допомогою її відчуттів. 
Рух – спосіб існування матерії. З точки зору філософії, матерія не ви-
никає і не зникає, вона не може перетворюватися в ніщо, кількість і 
якість матерії залишаються стабільними. Рух – це фактично абсолют-
на величина. Спокій, стабільність речей – відносна. У русі предмет, річ 
виникає, стає. Нема жодного виду матерії, яка б не знаходилася у русі. 
Рух – це спосіб існування матерії. Рух – суперечливе явище. Щось ру-
хається лише тоді, коли воно знаходиться в даному місці і одночасно в 
ньому не знаходиться. По суті, рух – це сама існуюча суперечність. У 
філософії розрізняють п’ять основних форм руху матерії:



Серія “Філософія”. Випуск 8. 369

1) механічна форма руху (дія – протидія; притягання – відштовху-
вання тощо);

2) фізична форма руху (наприклад, симетрія – антисиметрія);
3) хімічна форма руху (розкладання – з’єднання);
4) біологічна форма руху (асиміляція – дисиміляція);
5) соціальна форма руху (соціальні суперечності; боротьба інте

ресів різних соціальних груп тощо). 
Простір і час як форми існування матерії. Рух матерії відбувають-

ся у певному просторі і часі. 
Простір – форма існування (буття) матерії, яка характеризується, 

двома суттєвими моментами, а саме: протяжністю матеріалних об’єктів 
та їх взаємодією. Тобто простір існує лише тоді і в тому зв’язку, коли є 
матеріальні об’єкти. Особливістю простору як філософської категорії 
є його тримірність, бо такі виміри мають матеріальні об’єкти. 

Час – теж форма існування матерії. Категорія “час” відображає трива-
лість існування матеріальних об’єктів і послідовність їх зміни. Особли-
вістю часу є те, що він незворотній, його повернути назад неможливо. 

Отже, змістом простору і часу як загальних форм існування мате-
рії є матеріальні об’єкти. Простір і час – форми буття матерії, змістом 
є сама матерія, її конкретні види. 

Спільними моментами для простору і часу, як філософських кате-
горій, є те, що вони: а) об’єктивні (існують незалежно від людини, її 
свідомості); б) пізнавальні (є об’єктами вивчення). 

Простір і час як філософські категорії та простір і час як природ-
ничо-наукові поняття – це не одне і теж. Перші найбільш загальні, 
стабільні, абстрактні поняття. 

Другі змінні, відносні, нестабільні. Простір і час як природничо-
наукові поняття змінюються з розвитком наукових уявлень про мате-
ріальні об’єкти. 

Ньютон (1643-1727) вважав простір незмінним, абсолютним. На 
його думку, простір – це щось подібне до порожньої кімнати, у яку мож-
на внести меблі, винести їх, а простір при цьому залишається без змін. 

З часом твердження Ньютона про незмінність простору як при-
родничо-наукового поняття було спростовано німецьким математи-
ком Риманом (1826-1866). 

Простір і час, як відомо, існують незалежно від людини, її свідо-
мості. Вони об’єктивні за своєю природою. Разом з тим, їх сприй-
няття не позбавлено і суб’єктивних моментів. Це виявляється в тому, 
що: а) протяжність матеріальних об’єктів відображається у людській 
свідомості не завжди адекватно; б) час може протікати по-різному – 



Наукові записки370

або швидше, або повільніше. Все залежить від суб’єктивних відчуттів 
людини, її захопленості, уваги, інтересу. Відомий російський худож-
ник Репін (1844-1930) так захоплювався малюванням своїх картин, 
що цілу добу міг не виходити з майстерні. 

Таким чином, як вже було сказано, проблема розуміння буття сьо-
годні – це не лише існуюча поряд з іншими чи оновлена сфера філо-
софських досліджень. 

Розрізнення буття і небуття взагалі створює ґрунт для філософського 
мислення. Через це онтологія є основа і душа філософії взагалі, а “онто-
логічний зворот”, тобто відродження у філософії онтологічної пробле-
матики має загальнофілософське та загальносвітоглядне значення. 

Сучасна проблематика поняття буття у сучасній філософській сві-
домості змінює лице цієї свідомості. Примат філософської онтології 
означає змінення моральної світоглядної духовної настанови сучас-
ного філософського мислення. 

Отож, онтологічний поворот робить філософію мисленням, що 
відбувається в самому житті і залежить, на думку Г. Гачева, від ниж-
нього народу, від “національного образу світу”, тобто того “мережива 
координат”, яким цей народ сприймає світ, тому перед кожним наро-
дом вибудовується “порядок” буття, кожен народ має свій особливий 
“ракурс”, який постає перед ним буття. Водночас кожний ракурс має 
виразний загальнолюдський зміст, який уможливлює порозуміння 
між представниками різних культур, а також живить надію порозумі-
тися навіть у разі зустрічі з інопланетянами. [5]

Література:
1. Козовик І. Онтологія / І. Козовик. – Івано-Франківськ: Гостинець, 

1996. – С. 9.
2. Фихте И. Г. О назначение учёного / И. Г. Фихте. – М. : Ладомир,  

1935. – 280 с.  
3. Бекон Ф. Сочинение в 2 т. / Ф. Бекон. – М. : Мисль, 1972. – Т. І. – 305 с. 
4. Енгельс Ф. Людвіг Фейєрбах і кінець класичної німецької філософії 

// Маркс К., Енгельс. Ф. Твори – Т. 21. – К. : Політвидав України,1990. –  
С. 290-292. 

5. Гачев Г. Национальные образы мира / Г. Гачев. – М. : Сов. писатель, 
1985 – 345 с.

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії та 
політології Тернопільського національного економічного університе-
ту, протокол № 5 від 14.12.2010  року



Серія “Філософія”. Випуск 8. 371

УДК: 140:164. 2

Віталія Готинян

ЧИ МОЖЕ БУТИ БЕЗЕТАЛОННЕ ВИМІРЮВАННЯ 
ТЕОРЕТИЧНИМ МЕТОДОМ ПІЗНАННЯ?

Вимірювання є одним з емпіричних методів пізнання. В са-
мому широкому сенсі цього слова, вимірювання, зокрема, без-
еталонне, може розглядатися як вид класифікації. Тоді виникає 
питання: чи можна вважати безеталонне вимірювання теоре-
тичним методом пізнання? Крім того, в статті проаналізована 
певна двоїстість самого поняття “класифікація”, яка пов’язана 
зі способом побудови класифікації. 

Ключові слова: вимірювання, безеталонне вимірювання, кла-
сифікація, спосіб побудови класифікації. 

Gotynyan V. Is it possible to consider the standardless measuring 
as a theoretical method of cognition?

Measuring is one of the empiric methods of cognition. In the 
widest sense of this word measuring, in particular, standardless 
measurement, can be examined as a type of classification. There 
is a question: is it possible to take the standardless measuring by 
the theoretical method of cognition? In addition, in the article the 
analysed certain duality of concept “classification” which is related 
to the method of construction of classification. 

Keywords: measuring, standardless measuring, classification, 
method of construction of classification

Готынян В. В. Возможно ли безэталонное измерение счи-
тать теоретическим методом познания?

Измерение является одним из эмпирических методов по-
знания. В самом широком смысле этого слова, измерения, в 
частности, безэталонное, может рассматриваться как вид 
классификации. Тогда возникает вопрос: можно ли считать 
безэталонное измерение теоретическим методом познания? 
Кроме того, в статье проанализирована определенная двой-
ственность самого понятия “классификация”, которая связана 
со способом построения классификации. 

Ключевые слова: измерение, безэталонное измерения, клас-
сификация, метод построения классификации. 

Якщо мова йде про знання, то неодмінними його атрибутами є 

© Віталія Готинян, 2011



Наукові записки372

точність, істинність, об’єктивність. Але після Нового часу ці вимо-
ги перестали бути такими суворими. Місце цілковитої впевненос-
ті в об’єктивності і точності результатів займають менш “жорсткі” 
характеристики перевірки і самокорекції. Ці методологічні вимоги 
були відокремлені від природничих наук і “запозичені” суспільно-
гуманітарними науками. І, як зазначає Е. Агацці, “найделікатнішим 
моментом при цьому виявилося забезпечення об’єктивності, оскіль-
ки, з одного боку, воно припускає, що суб’єкт, який щось досліджує, 
утримується від того, щоб його особисті схильності впливали на 
представлення досліджуваних фактів, але, з іншого боку, коли до-
сліджуються людські факти, цього суб’єкта неможливо звести до 
чистого “спостерігача”, оскільки він сам, як людина, є частиною до-
сліджуваної реальності” [1, с. 93]. К. Берка запропонував розрізняти 
фізичні та позафізичні вимірювання. На думку К. Берки і Р. Линдсея 
майже всі фізичні вимірювання можна звести до вимірювання до-
вжини, оскільки майже усі “вимірювання можна звести до припису-
вання певного числа збігу стрілки вимірюваного приладу і різки на 
його шкалі” [2, с. 28]. Позафізичні вимірювання, на думку К. Берки, 
“концептуально і операційно пов’язано з людиною, точніше кажучи, 
з такими її суб’єктивними властивостями, як наприклад, емоції, на-
станови, бажання і т. п., інакше кажучи, з такими її властивостями, які 
в принципі не можна вимірити” [2, с. 28]. Також позафізичні вимірю-
вання тісно пов’язані з класифікацією, бо, якщо уважно проаналізу-
вати визначення операції вимірювання, то найчастіше вимірювання, в 
найбільш широкому сенсі цього слова, визначають як класифікацію. 
Найчастіше вимірювання (в широкому сенсі цього слова) в науковій 
літературі розглядається як приписування числових форм об’єктам 
чи подіям на основі визначених правил, або як класифікацію об’єктів 
чи явищ, за якою кожній визначеній групі приписується певний знак 
(цифра, буква чи слово) [2]. П. Ф. Лазарсфельд зазначає: “якщо роз-
пливчастий термін “вимірювання” назвати “пошуком впорядкованої 
класифікації”, це буде добрим визначенням” [2, с. 296]. 

На нашу думку, доцільніше розрізняти не фізичне і позафізич-
не вимірювання, а еталонне і безеталонне, яке теж концептуально 
пов’язане з людиною і стосується тих характеристик, які неможна ви-
мірити за допомогою еталона. В науці існує багато вимірювань, які 
за своєю структурою не є еталонними. Це й і вимірювання сили ві-
тру за шкалою Бофорта, це вимірювання висоти хвиль за допомогою 
шкали Дугласа, вимірювання твердості мінералів, вимірювання за до-
помогою конусів Зегерта, врешті-решт, це вимірювання знань учня 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 373

вчителем, вимірювання ступеня захворюваності пацієнта лікарем. У 
сучасній науковій літературі використовується поняття “безеталон-
не вимірювання” [3], активно обговорюються проблеми, пов’язані з 
використанням методології безеталонного вимірювання [4], зокрема, 
суб’єктивності певних видів безеталонного вимірювання, відсутність 
чіткої вимоги надання результатам чисельного вигляду [5] та інші, 
але немає визначення безеталонного вимірювання. 

Якщо вимірювання, спираючись на визначення П. Ф. Лазарсфель-
да, Г. Гоуда та інших, можна вважати за класифікацію, то слід знайти 
видову відмінність, яка дозволить відокремити поняття “вимірюван-
ня” від поняття “класифікації”. Особливо це стосується поняття “без-
еталонне вимірювання”, оскільки цей вид вимірювання поширюєть-
ся не лише в суспільно-гуманітарних науках, а й продовжує активно 
використовуватися в природничих науках. Тому метою цієї статті є 
аналіз можливості визначення безеталонного вимірювання через по-
няття “класифікація”, аналіз самого поняття “класифікація”. Та, крім 
необхідності визначення, з безеталонним вимірюванням пов’язано 
ще одне “цікаве” питання. Класифікацію зазвичай вважають теоре-
тичним методом пізнання, то, якщо ми зможемо визначити принай-
мні безеталонне вимірювання як вид класифікації, то чи зможемо 
сказати, що цей метод вимірювання є теоретичним методом пізнання. 
Перш ніж відповідати на це питання, на нашу думку, слід проаналізу-
вати саме поняття “класифікація”, яке містить у собі певну двоїстість. 

Проаналізуємо деякі визначення поняття “класифікації”, які на-
ведені в найпоширеніших підручниках з логіки. Наприклад, в по-
сібнику, автором якого є М. Г. Тофтул, класифікація визначається 
як “складний, багатоступінчатий поділ (тобто система поділів), який 
проводиться з метою одержання нових знань стосовно членів поділу 
і систематизації цих знань” [6, с. 44]. І далі “внаслідок класифікації 
поділюване поняття мислено розбивається на видові поняття, кожне 
з яких (за наявності підстави) у свою чергу поділяється на підвиди 
тощо” [6, с. 44]. В підручнику І. Хоменко класифікація визначається 
як “багаторівневий, послідовний поділ обсягу поняття з метою сис-
тематизації, поглиблення та отримання нових знань стосовно членів 
поділу” [7, с. 71]. В підручнику А. Д. Гетманової класифікація роз-
глядається як “різновид поділу понять, яка являє собою вид послідов-
ного поділу і утворює розвиту систему, в якій кожний її член (вид) 
поділяється на підвиди” [8, с. 49]. У всіх наведених визначеннях кла-
сифікація розуміється як поділ понять за певною ознакою. 

Якщо розглядати класифікацію як поділ поняття за певною підста-



Наукові записки374

вою, то слід зазначити, що створення класифікації “може відбуватися 
в умовах, коли поняття, що має бути поділене, ще не існує, і, крім 
того, завдання класифікації проглядається якраз у тому, щоб сприяти 
виробленню понять про об’єкти, що вивчаються” [9, с. 12]. Тобто в 
процесі класифікації може бути створене подільне поняття. Такому 
визначенню класифікації відповідає вид безеталонного вимірювання, 
заснований на комбінації ознак, в ході якої створюється і вимірюється 
об’єкт [10]. Визначаються і вимірюються групі крові людини шляхом 
комбінації ізоантигенів та ізоантитіл. Комбінацією генів, згідно із за-
конами Г. Менделя, можна повністю визначити, вимірити генотип і 
фенотип особини [5]. 

Іншу думку стосовно визначення поняття “класифікація” вислов-
лює М. І. Кондаков, зазначаючи, що класифікацією називається “роз-
поділ предметів будь-якого роду на класи згідно з найбільш суттєвими 
ознаками, що належать предметам даного роду і мають відмінність від 
предметів інших родів, при цьому кожен клас займає в здобутій класи-
фікації певне постійне місце, і, своєю чергою, поділяється на підкла-
си” [11, с. 373]. Г. І. Челпанов розуміє класифікацію як розподілення 
речей за класами відповідно до подібностей між ними [12]. Дещо по-
дібної думки дотримується А. Л. Суботін [13]. Аналізуючи підстави 
класифікації, він вказує на основні елементи класифікації, серед яких 
є підстава поділу, класифікаційні групи та загальний принцип, який 
“визначає як загальність властивостей у об’єктів, що належать до од-
них і тих самих груп, так і характер відношення між різними група-
ми” [13]. Класифікаційну групу, на його думку, “утворюють подібні 
за своїми властивостями об’єкти; і в змісті поняття, що означає таку 
групу, уявляються загальні до них подібні властивості” [13]. 

Тобто в наведених визначеннях йдеться про співвідношення один 
з одним певної кількості об’єктів. При цьому має бути сформова-
ний набір ознак і виокремлено певний еталонний, а точніше квазі-
еталонний зразок, що наділений цими ознаками. Використовування 
терміна “еталон” в такому випадку, на нашу думку, є підміною тези-
су, оскільки еталоном в методології науки є чітко визначений і між-
народно-ухвалений зразок даної величини. Основною цього процесу 
буде порівняння об’єктів, що класифікуються, з заданими зразками, 
квазіеталоними представниками класів. 

Подібним чином здійснюється безеталонне вимірювання, заснова-
не на порівнянні двох об’єктів, один з яких розглядається як певний 
еталон вимірюваної величини (квазіеталона), а інший є вимірюваним 
об’єктом. Так вимірюється твердість мінералу за шкалою Мооса. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 375

Твердість одного з мінералів обирається як квазіеталон. Твердість 
іншого вимірюється залежно від того, чи залишає він подряпину на 
зразку (його твердість більше ніж твердість зразка), дряпається зраз-
ком (його твердість менше ніж твердість зразка), або дряпається і за-
лишає подряпину на зразку (його твердість дорівнює твердості зразка) 
[5]. Подібним чином вимірюється сила вітру за шкалою англійського 
адмірала Бофорта або вчитель вимірює рівень знань учня. При цьому 
відбувається порівняння між властивостями, що були обрані як умов-
ні квазіеталони, наприклад, сила вітру зазначена в шкалі або перелік 
того, що повинна містити в собі відповідь учня на той чи інший бал, 
з властивостями вимірюваного об’єкта – вітру, що дує, або відповіді 
певного учня [10]. 

Якщо за Розовою С. С. розглянемо “класифікування як процес 
віднесення класифікованого об’єкта до певного підрозділу будь-якої 
класифікації, що проводиться на підставі визначення наявності або 
відсутності заданої ознаки” [9, с. 7]. Такому визначенню класифіку-
вання відповідає вид безеталонного вимірювання, заснований на зі-
ставленні ознаки вимірюваного об’єкта з метою відповіді на питання: 
чи належить ознака вимірюваному об’єкту. Таким чином, відбуваєть-
ся вимірювання лікарем стану захворювання людини. Кожній хворобі 
відповідають опорні діагностичні ознаки, які лікар зіставляє зі станом 
хворого [10]. 

Таким чином, слід зазначити, що немає одностайної відповіді на 
питання: чим є класифікація – поділом понять або сортуванням ре-
чей, і що ж мають містити у собі класифікаційні чарунки – систему 
співпідпорядкованих понять або реальні об’єкти. Може, відповідь у 
способі побудови класифікації?

Отже, якщо побудова класифікації – це не лише поділ понять, але 
й поділ предметів, то процедура побудови класифікації може відбу-
ватися як дедуктивно, так і індуктивно [9]. При дедуктивній побудові 
класифікації використовується операція поділу обсягу найбільш за-
гального поняття, тобто операція поділу понять “згідно з подібністю 
або відмінністю їх ознак (тобто ознак, які входять у зміст даних по-
нять) встановлюють між ними родо-видові відношення… При індук-
тивній побудові класифікаційної схеми аналізуються окремі об’єкти, 
що об’єднуються у класи на основі подібності або відмінності у озна-
ках” [9, с. 12]. 

У першому випадку, коли класифікація розглядалась як особливий 
вид поділу, то й проводилась вона відповідно до правил, що відомі як 
“правила поділу”. В другому випадку, коли класифікація побудована 



Наукові записки376

індуктивно і є, швидше за все, сортуванням речей, класифікація являє 
собою складний дослідницький процес сортування речей, ототожнення 
або розрізнення їх, формування з них класів на підставі певних ознак. 

Виявляється, що, якщо спосіб побудови класифікації є дедуктив-
ним, то класифікаційні чарунки містять у собі види подільного по-
няття і метод побудови такої класифікації може бути теоретичним. 
Якщо ж спосіб побудови класифікації – індуктивний, то, передусім, 
класифікаційні чарунки будуть містити у собі об’єкти, що класифіку-
ються, або речі, що сортуються, і такий метод побудови класифікації 
насамперед буде емпіричним. Але “ставити крапку” в такому дещо 
“провокаційному” питанні ще рано і воно потребує, на наш погляд, 
ретельного аналізу. Слід пам’ятати, що поняття “класифікація” має 
доволі широкий сенс і включає в себе дії різного ступеня складності. 
З одного боку, за Дж. Ст. Міллем “класифікування речей … не можна 
відокремити від акта їх називання або надання речам загальних імен. 
Усяке називання, що означає будь-яку властивість, цим самим розді-
ляє усі речі на два класи: на ті, що мають цю властивість, і ті, що не 
мають її” [цит. за 9, с. 17]. З іншого боку, можна пригадати такі склад-
ні класифікації як класифікація світу рослин та тварин, класифікація 
хімічних елементів та інші. 

Література:
1. Агацци Э. Почему у науки есть этические измерения / пер. с. англ. 

Пахути Д. Г. // Вопросы философии. – № 10. – 2009. – С. 93-104. 
2. Берка К. Измерения. Понятия, теории, проблемы / К. Берка. – М. : 

Прогресс, 1987. – 320 с. 
3. Уёмов А. И., Поликарпов Г. К. К проблеме безэталонного измерения в 

микрофизике // Проблемы диалектико-материалистического истолкования 
квантовой теории. Материалы 4 Симпозиума по гносеологическим пробле-
мам измерений. – К. : Наукова думка, 1972. – С. 127-140. 

4. Пунченко О. П. Методологические особенности применения безэта
лонного измерения к оценке знаний субъекта обучения // Традиції та новації 
в науці та освіті ХХІ століття: матеріали міжнародної наукової конференції 
(30 вересня – 1 жовтня 2010 року, м. Одеса). – Одеса, 2010. – С. 51-53. 

5. Готинян В. В. До питання про співвідношення еталонного і безетало
нного вимірювань // Перспективи. Науковий журнал. – 2002. – № 3 (19). –  
С. 33-39. 

6. Тофтул М. Г. Логіка: [посібник для студентів вищих навчальних за-
кладів] / М. Г. Тофтул. – К. : Видавничий центр “Академія”, 2002. – 368 с. 

7. Хоменко І. Логіка: [підручник для вищих навчальних закладів] /  
І. Хоменко. – К. : Абрис, 2004. – 356 с. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 377

8. Гетманова А. Д. Логика: [ученик для студентов высших учебных за-
ведений] / А. Д. Гетманова. – М. : Омега-Л, 2006. – 416 с. 

9. Розова С. С. Классификационная проблема в современной науке /  
С. С. Розова. – Новосибирск: Наука, 1986. – 224 с. 

10. Готинян В. В. Визначення безеталонного вимірювання як проце-
са класифікування // Сборник научных трудов по материалам междуна-
родной научно-практической конференции “Научные исследования и их 
практическое применение. Современное состояние и пути развития ‘2009” 
“Scientific researches and their practical application. Modern state and ways of 
development ‘2009”. Том 14. Философия и филология. – Одеса : Черномо-
рье, 2009. – С. 61-64. 

11. Кондаков Н. И. Логика / Н. И. Кондаков. – М. : Издательство Акаде-
мии Наук СССР, 1954. – 512 с. 

12. Челпанов Г. И. Учебник по логике. – Режим доступа : http://litvak. ru/
knigi/chelpanov.

13. Субботин А. Л. Классификация. – М., 2001. – Режим досткупа : http://
bookslibrary. 1234mb.com.

Рецензент: доктор філософських наук, професор філософського 
факультету Одеського національного університету імені І. І. Мечни-
кова Л. М.Терентьєва



Наукові записки378

УДК141. 7

Ігор Кудря 

ВЕБЕРІВСЬКА КОНЦЕПЦІЯ ГЕНЕЗИЗУ  
І ЕВОЛЮЦІЇ КАПІТАЛІЗМУ

У статті досліджується концепція генезису і еволюції капі-
талізму М. Вебера, в якій підкреслюється критична роль протес-
тантизму в розвитку сучасного капіталізму. Демонструється 
на прикладі підходу М. Вебера, як культурно-релігійний фактор 
впливає на суспільно-економічну структуру людського життя і 
його історичні форми організації. 

Ключові слова: раціоналізація, дух капіталізму. протестан-
тизм, порятунок, мирський аскетизм, приречення. 

Kudrya I. Weber’s concept of the genesis and evolution of 
capitalism

In article is researched concept of the genesis and evolutions 
of capitalism Weber, in which is emphasized critical role of the 
Protestantism in development of modern capitalism. The author 
has tried to show on example of the Weber’s approach, as cultural-
religious factor influences upon social-economic structure to human 
life and its history forms to organizations. 

Keywords: rationalization, spirit of capitalism, Protestantism, 
salvation, this-worldly asceticism, predestination. 

Кудря И. Веберовская концепция генезиса и эволюции ка-
питализма

В статье исследуется концепция генезиса и эволюции ка-
питализма Г. Вебера, в которой подчеркивается критическая 
роль протестантизма в развитии современного капитализма. 
Показывается на примере подхода Г. Вебера, как культурно-
религиозный фактор влияет на общественно-экономическую 
структуру человеческой жизни и ее исторические формы орга-
низации. 

Ключевые слова: рационализация, дух капитализма, протес-
тантизм, спасение, мирской аскетизм, предопределение. 

Полемізуючи з К. Марксом, який акцентував на матеріалістичних 
умовах формування капіталізму, М. Вебер наполягав на тому, що для 
генезису капіталізму вирішальним був етично-релігійний фактор.  
М. Вебер зауважував, що він не прагнув замінити однобічний матеріал

© Ігор Кудря, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 379

ізм ідеалізмом, а тільки доповнив його ідеальними факторами. Т. Пар-
сонс зазначав, що підхід М. Вебера це антимарксистська інтерпретація 
капіталізму. Демаркація між К. Марксом і М. Вебером проходить по 
лінії поділу між детермінуючою роллю об’єктивних суспільних струк-
тур і суб’єктивною діяльністю індивідів. Т. Парсонс підкреслює від-
мінність між К. Марксом і М. Вебером з погляду акценту останнього 
на значенні цінностей, суб’єктивності і вибору [6, c. 5-6]. 

Таким чином, підхід М. Вебера являє собою поворотний пункт від 
матеріалізму до поняття нормативно орієнтованої діяльності. В мето-
дологічному аспекті М. Вебер створив умови синтезу позитивістсько-
го та ідеалістичного напряму дослідження категорії діяльності [2, c. 
258]. 

М. Вебер стверджував, що капіталізм виник на основі кальвінізму, 
етико-релігійний дух кальвінізму мав особливе значення для виник-
нення капіталістичного духу [5, с. 135]. Для пояснення причинного 
зв’язку між релігією і капіталізмом, М. Вебер проаналізував діяль-
ність нового типу особистості – пуританина, який на основі внутріш-
ніх переконань діє раціонально. Центральною тут є ідея професійного 
покликання (Beruf), яка вимагала, щоб пуританин виконував роботу, 
як завдання Бога. Пуританин характеризувався ціннісно-раціональ-
ною діяльністю. Його релігійні цінності, які становили його покли-
кання, здійснювалися раціональними засобами. М. Вебер відрізняв 
цей мирський аскетизм від простої наживи. Капіталізм, фактично, був 
раціональним обмеженням наживи. 

Фактично, М. Вебер постулював новий тип особистості. Пуритан-
ська особистість створила дійсність сучасного капіталізму. Згідно з 
М. Вебером становлення капіталізму відбулося в результаті форму-
вання нових цінних відносин між людиною і світом. Реалізація люд-
ського покликання в мирській трудовий діяльності стала релігійним 
обов’язком. 

Дух покликання виступає основою систематичної дисциплінова-
ної праці заради постійного зростання капіталу. Активістська етика, 
натхненна доктриною приречення, примушує людину постійно пере-
віряти свою обраність, через раціональну і систематичну працю, що є 
єдиним засобом досягнення і знаком обраності [5, с. 137]. 

Концепція праці, як покликання, стала нормативною базою капі-
талізму, відбулася раціоналізація психологічних мотивів (наживи), 
трансформація пристрасті у цінність, синтез егоїзму і раціональності. 
М. Вебер наголошував, що нажива не має нічого спільного з капі-
талізмом, оскільки капіталізм має не психологічну основу, а куль-



Наукові записки380

турно-цивілізаційну. М. Вебер стверджував, що не можна пояснити 
економічні інститути або економічну систему лише психологічними 
чинниками. Замість поняття наживи М. Вебер пропонує поняття дух 
капіталізму як специфічне моральне ставлення до праці, яке виража-
ється в постійній і старанній роботі в ім’я Бога – своєрідний мораль-
ний імператив. 

Капіталістичне суспільство може розвинутися тільки на підставі 
формування капіталістичного духу. Основними чинниками форму-
вання капіталістичного духу – є раціональність, вільна праця, мир-
ський аскетизм і професійний обов’язок. Тільки на Заході, особли-
во там, де мирський аскетизм створив специфічний тип особистості, 
дозріли достатні умови для формування капіталізму. Протестантизм 
зламав традиціоналізм і спричинив економічний динамізм у Європі. 
Протестантські країни були першими, де був збудований капіталізм. 

М. Вебер відрізняв різні види капіталізму, як наприклад, раціо-
нальний капіталізм, політичний капіталізм, авантюрний капіталізм і 
грабіжницький капіталізм. Авантюрний капіталізм існував у всі періо
ди історії. Згідно з М. Вебером, він ірраціональний і спекулятивний за 
своєю природою, часто спрямований на використання можливостей 
політичної влади. Авантюрний капіталізм звичайно аморальний, тра-
диціоналістський та ірраціональний, тобто діаметрально протилеж-
ний етичному, інноваційному і методичному капіталізму. М. Вебер 
відзначав, що авантюрний капіталізм, за винятком сфери торгівлі і 
фінансів, мав переважно ірраціонально-спекулятивний характер, 
оскільки був спрямований на збагачення силою, чи безпосередньо у 
війні або у формі безперервного пограбування, завдяки експлуатації 
людей. Всі ці типи капіталізму, що виникли ще в стародавності й у 
всіх країнах світу, на думку М. Вебера, продовжують існувати поруч 
із сучасним капіталізмом. Відмітною ознакою авантюрного капіталіз-
му була його непродуктивність, оскільки блага створювалися через 
інститути або організації некапіталістичного типу. Авантюрний капі-
талізм ближче всього пов’язаний з політичним капіталізмом. 

Політичний капіталізм є видом капіталізму, де прибуток стає мож-
ливим через відносини з державою, як наприклад, фінансування ві-
йни. Деякі типи домінування відповідають політичному капіталізму, 
такі як патрімоніалізм. 

Крім того, М. Вебер говорить про капіталізм паріїв [1, c. 365]. Це 
поняття співвідносилося з євреями та парсами і джайнами. Політично 
обмежені, за етно-релігійною ознакою, ці меншини були соціально 
сегрегованими і зведеними до статусу парій. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 381

М. Вебер стверджував, що сучасний капіталізм або західний капі-
талізм – це унікальна форма капіталізму, яка ніде не зустрічалася, бо 
сутність її становить раціональна організація. Капіталізм – це раціо-
нальна форма ірраціональних прагнень, тільки на Заході ірраціональ-
на нажива перетворилась на капіталізм. Оскільки за межами Заходу не 
було раціональної організації господарства, решта країн світу не знала 
поняття буржуазії. Трагедія буржуазії в цих країнах полягала в тому, 
що їй не вдалося перемогти феодалізм в той момент, коли на історичну 
сцену вийшов пролетаріат. Зокрема в Східній Європі, буржуазія оста-
точно не сформувалася, а тому не відіграла свою історичну роль. 

Причина полягає в специфічному раціоналізмі, притаманному 
західній цивілізації. Іудаїзм ініціював західний релігійний процес 
раціоналізації, який досяг кульмінації в розчаклуванні світу протес-
тантизмом. Протестантизм, своєю чергою, просував капіталізм. 

У всіх культурах існували різноманітні форми раціоналізації. Спе-
цифічність раціоналізації господарства на Заході, згідно з М. Вебе-
ром, зумовлена зв’язком капіталістичного господарського етосу з ра-
ціональною етикою протестантизму. 

Панування абсолютної наживи специфічна риса слаборозвине-
них країн. В традиційному суспільстві багатство є самоціллю інди-
віда, власність означає фізичний зв’язок речей з власником, тобто 
власність має фізичний, а не символічний зміст. У традиційних сус-
пільствах власність не є одиницею обміну, навпаки, вона виконує 
функцію статусу власника. М. Вебер підкреслював, що економічна 
відсталість певних суспільств і регіонів світу пов’язана з їх релігій-
ною приналежністю. У цьому контексті, світові релігії виступають 
системами регулювання життя, які створюють різні типи особистості 
і способи життя [6, c. XXII]. 

М. Вебер стверджував, що сучасне капіталістичне суспільство 
було обумовлене ідеєю порятунку. Пуританську капіталістичну прак-
тику М. Вебер назвав поцейбічним аскетизмом, через виснажливу 
роботу і самозречення, нагромадження багатства як доказ божествен-
ного приречення людини. Поцейбічний порятунок був культурним 
попередником безособової раціональності й об’єктивізму [7, c. 306]. 
Західна релігія, на відміну від східної релігійності, сформулювала 
поняття персонального Бога і пов’язала цю ідею з людиною як його 
мирським інструментом. Таким чином, порятунок було обумовлено 
етикою, а не магією. 

М. Вебер розробив типологію поцейбічного і потойбічного поря-
тунку як аскетичного і містичного порятунку [3, c. 305]. В індуїзмі 



Наукові записки382

і католицизмі порятунок – матеріалістичний, здійснюється завдяки 
харизмі – долученню до зовнішніх атрибутів благодаті – церкви. В 
кальвінізмі матеріалістичний порятунок здобувався в результаті влас-
них зусиль індивіда. Кальвіністська ідея приречення повністю елімі-
нує будь-яку можливість магічними засобами здобути благодать. У 
лютеранстві порятунок постає в результаті емоційного союзу людини 
з Богом, у цьому житті. Для буддизму та інших східних релігій при-
таманне розуміння порятунку як повне знищення індивідуальності. 
Давній буддизм, як писав М. Вебер, – це форма аскетизму, яка спри-
чиняє відмову від світу. 

Брахманізм і буддизм – це традиції втечі від страждання, як го-
ловного атрибуту історії. Ці релігійні доктрини порятунку від історії, 
причому порятунку як індивідуальної відмови від історії і абсолютно-
го звільнення від страждання. Проблематика філософії історії тут не 
становила окремого структурного розділу філософії, оскільки історія 
розглядалася як страждання, вписане в циклічний ритм космосу, тоб-
то рефлексія про історію ототожнювалась з космологією. Космічна 
есхатологія заснована на циклічному понятті часу. 

Індуїзм створив етос, який став перешкодою для розвитку капіта-
лізму. Касти перешкоджали професійній мобільності; принцип кар-
ми позбавляв людей віри у свою долю; акцент на виконанні свого 
обов’язку без прагнення до нагороди був слабким стимулом для мате-
ріальної мотивації; сприйняття світу як ілюзії заперечувало мирську 
діяльність. Зокрема, санкціонована індуїзмом кастова система пере-
шкоджає вільному ринку праці, буддизм спрямовує діяльність люди-
ни не на зовнішній світ, а навпаки, на звільнення від зовнішнього сві-
ту. Ідея порятунку в індуїзмі і буддизмі не пов’язана з матеріальним 
світом, економічною діяльністю. 

На відміну від індуїстської і буддійської цивілізацій, в китайський 
традиції було розроблено поцейбічне поняття порятунку, яке акценту-
вало на значенні соціального і політичного в житті суспільства. Кон-
фуціанство раціонально вирішувало соціальні суперечності. Тут не 
виникала потреба в деїстичній об’єктивації і вирішенні екзістенційно-
сотеріологічної кризи характерних для монотеїстичних цивілізацій, а 
також потойбічної (недеїстичної) етики індуїстської і буддійської ци-
вілізацій. У Китаї напруженість між трансцендентним і мирським ви-
рішувалася через напівсакралізовану імперську владу. Ш. Айзенштадт 
стверджує, що Китай в одному істотному відношенні поділяє загальну 
орієнтацію осьової середньоземноморської цивілізації. Відрізняючись 
від цивілізацій потойбічного порятунку – індуїзму і буддизму, китай-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 383

ське конфуціанство розвинуло дуже сильну поцейбічну концепцію по-
рятунку, з акцентом на суспільно-політичній сфері. 

Теоцентрична християнська концепція історії здійснила істориза-
цію світу через категорію універсального есхатологічного майбутньо-
го. Без апокаліптичної есхатології історія була б етичною історією або 
екзистенціальною історією особистості. Юдейсько-християнська віра 
в історичний прогрес ґрунтувалася на розумінні історії як історії поря-
тунку. Бог Ізраїлю – не Бог минулого, а майбутнього. У християнській 
традиції, Бог виступав суб’єктом історії. У такий спосіб історія мала 
певний початок (творіння), певний курс (промисел Бога) і певну мету 
(спокуту через Христа). Так виникло лінійне розуміння часу. 

Інші релігії, за винятком, можливо, зороастризму, обмежені ци-
клічним розуміння часу. Такий сезонний ритм не забезпечує стиму-
лів для перспективного планування, оскільки людина відчуває залеж-
ність від природи. Індійські релігії буддизм і індуїзм визначаються 
циклічним світоглядом, а основною метою життя виступає негатива-
ція умов життя для того, щоб перебороти фатальну сансару (колесо 
життя) народження, смерті і перевтілення. Остаточною метою люд-
ського духу є розрив безперервного циклу народження, смерті, від-
родження і розчинення в абсолютному. 

М. Вебер стверджував, що патримоніальна природа мусульман-
ських політичних інститутів перешкодила появі капіталістичних 
умов розвитку, а саме раціонального права, ринку вільної праці, авто-
номних міст, монетарної економіки і буржуазного класу. Крім того, 
на думку М. Вебера, іслам як релігія воїнів створила етику, несумісну 
з духом капіталізму [7, c. 2]. Етика Корану не налаштовує на поряту-
нок і мирський аскетизм, який блокують дві важливі соціальні групи: 
воїни, соціальні носії ісламу і суфії-містики. М. Вебер доводив, що 
в умовах східного патрімоніалізму, раціональний капіталізм не міг 
з’явитися. Соціальні і економічні умови мусульманського суспіль-
ства були невідповідними для розвитку капіталізму. Іслам несуміс-
ний з будь-яким принциповим розподілом сакральної і секулярної 
сфер. Як відзначав М. Вебер, східний релігійний світогляд заперечує 
дуалізм, суперечність. Відмінність між природним і духовним, яка 
характеризує західну релігію відкидається, тут природне і духовне 
єдине ціле, у цьому фундаментальна відмінність між Сходом і Захо-
дом [4, с. 20]. Поряд з цим, Е. Гелнер описує поняття спорідненості 
між капіталізмом і релігійним аскетизмом М. Вебера, як юдейсько-
протестантський етноцентризм. 

У цілому, М. Вебер, пояснюючи причини відсутності капіталізму 



Наукові записки384

в східних суспільствах, виходив з теорії співвідношення протестант-
ської етики і капіталістичної раціоналізації економічного життя. Він 
стверджував, оскільки східні культи ірраціональні та потойбічні, то 
вони не сприяють становленню капіталізму, заснованого на раціо-
нальній і секулярній економічній етиці. 

Усюди, де сучасний капіталізм намагався підвищити продуктив-
ність праці, він натрапляв на опір докапіталістичного відношення до 
праці, цей опір капіталізму тим сильніший, чим більш відсталими (з 
раціональної точки зору) є працівники. 

М. Вебер розвиває теорію західно-східної цивілізаційної по-
лярності, яка була характерна для філософів XVIII-ХІХ cт. Гегель,  
А. Сміт, Дж. С. Міль, К. Маркс наголошували на значній відмінності 
між європейським феодалізмом і азіатським деспотизмом, який дав 
початок застійним економічним умовам, які не дали розвинутися ка-
піталізму. 

Гегель чітко розділяє Схід і Захід. Головна відмінність у тому, що 
на Заході розвинулася вільна індивідуальна самосвідомість, в той же 
час Китай був патріархальною імперією, де почуття індивідуальності 
було надзвичайно обмежено. В Індії повністю бракувало усвідомлен-
ня власної індивідуальності. 

А. Сміт досліджував докапіталістичний етап розвитку китайської 
та індійської економік. Сільське господарство, а не індустріальне ви-
робництво було основним джерелом багатства в Азії. Крім того, дер-
жава як основний власник землі, була зацікавлена саме в розвитку 
сільського господарства. 

Дж. Ст. Міль визначав головним атрибутом східного суспільства 
сільське господарство. Пасторалізм досяг свого розквіту на Сході, де 
відбулося зрощення власності на землю, як основного засобу вироб-
ництва і держави, тобто злиття власності і влади. Традиційна природа 
базового принципу влада-власність деформує і владу, і власність, а 
також відносини між ними. Соціальні суб’єкти не мають належних 
соціальних інститутів для своєї реалізації у традиційному суспільстві, 
в якому економічні, політичні та соціальні інститути через їх нероз-
виненість ще не відокремилися один від одного і не утворили окремі 
сфери буття. 

К. Маркс розвинув ці ідеї в поняття азіатського способу вироб-
ництва. К. Маркс аргументував, що клімат і територіальні умови 
зробили необхідним зрошувальне господарство, яке підтримувати в 
змозі була тільки держава, що унеможливлювало появу добровільних 
асоціацій. Азіатські суспільства відрізнялися від європейських тим, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 385

що там держава була єдиним реальним землевласником. М. Маркс 
робить наголос на економічній самостійності азіатського села і від-
сутності будь-якого диференціювання між містом і селом, як умови 
стабільності азіатського способу виробництва. 

Навпаки, на Заході інституціональною умовою виникнення капі-
талізму було європейське середньовічне місто. Європейське серед-
ньовічне місто представляло собою спільноту бюргерів, у якій соці-
альні та релігійні бар’єри (кастові і кланові відмінності), подібні до 
східного суспільства, були відсутні. Європейське середньовічне місто 
було організоване як універсальна спільнота, заснована на функціо-
нальній інтеграції, у формі гільдій і братств, які сполучали релігійні 
цілі з економічним розрахунком. Міста пізнього середньовіччя були 
відносно незалежними від церковної і світської влади. На відміну від 
політично орієнтованих міст античності, середньовічні міста Європи, 
були економічно орієнтовані на систематичну працю з метою отри-
мання постійного прибутку. Міське середовище стало інституціо-
нальною структурою, в якій здійснювалась продуктивна економічна 
діяльність. 

К. Маркс у контексті ідеї соціальної стагнації азіатського способу 
виробництва визначив Росію як напівазіатське суспільство. Справді, 
так само, як модель західного капіталізму виникла на ґрунті рефор-
мованого християнства – протестантизму, так і російська модель ка-
піталізму не може бути зрозуміла поза її культурно-цивілізаційною 
основою – православ’ям, з його особливим ставленням до власності і 
держави. Основною перешкодою російської модернізації завжди ви-
ступає православ’я (ортодоксія), яке в усі часи було опозицією будь-
якій модернізації. Єдиним інструментом модернізації в Росії залиша-
ється держава, а зразком модернізації виступає Західна Європа. 

Така модель модернізації навздогін є тільки імітацією капіталіз-
му західного зразка. Охопивши пострадянський простір, капіталізм 
виявився заснованим на локальних традиціях і створив безліч квазі-
капіталістичних форм. Виник автохтонний капіталізм, у якому реані-
мувалися найбільш архаїчні шари суспільної свідомості. 

Причина того, що пострадянські суспільства в результаті транс-
формації опинилися в псевдокапіталістичній (навіть неофеодальній) 
ситуації, полягає у природі їх культурно-релігійної традиції, бо поза 
релігійною основою, поза метафізикою і етикою, цивілізація не може 
відбутися [5, с. 185]

Хоча попередня радянська модернізація була рухом проти патрі-
архальної східно-православної і деспотичної традиції, але вона вини-



Наукові записки386

кла в руслі цієї ж традиції (своєрідного синтезу реформаторства і про-
світництва на основі східної православної традиції), що й визначило 
суперечливий характер радянської соціальної моделі. Запозичена з 
православ’я ідеологія “людини без власності” стала однією з базових 
ідей радянської модернізації. 

М. Вебер пов’язував соціалізм із превалюванням ірраціональної 
державної бюрократії над раціональною капіталістичною. На думку 
М. Вебера, перемога соціалістичної державної бюрократії означала 
встановлення авторитарної диктатури, що і підтвердив досвід Росії. 
Боротьба з державною бюрократією безперспективна, тому   вона 
встановлює монопольне панування. Державна бюрократія, знищив-
ши капіталізм, панує одноосібно. Якби капіталізм і державна бюро-
кратія не боролися постійно між собою, вони злилися б тоді в єдину 
ієрархію. Подібно тому, як це відбулося в суспільствах Стародавньо-
го Сходу, тільки в більш раціональній, а тому невідворотній формі. 

Варто зазначити, що східно-християнські культури не пережили 
внутрішніх змін подібних Ренесансу і Реформації, навіть Просвітни-
цтво тут мало запозичений характер. 

K. Маркс характеризував східне господарство як економіку спо-
живчої вартості або натуральне господарство, а не як економіку мі-
нової вартості або ринкове господарство, вбачаючи в цьому причину 
специфічної стабільності азіатських суспільств. Ф. Енгельс підкрес-
лював особливу непевність власності й особистості в азіатському сус-
пільстві. Ф. Енгельс відзначив несумісність деспотизму і капіталізму 
[7, c. 14-15]. М. Вебер був обізнаний з поняттям азіатського деспотиз-
му К. Маркса і погоджувався з ним. 

Щодо подальшої еволюції капіталізму, то М. Вебер прогнозував 
його неминучу універсальну раціоналізацію. На зміну капіталізму 
мала прийти бюрократична держава. 

Хоча М. Вебер акцентував на безперервності капіталістичної ра-
ціоналізації, він не пророкував однозначного розвитку історії. Важ-
ливо відзначити, що для М. Вебера трансформація капіталізму була 
обумовлена раціоналізацією, це видно на прикладі асоціації індустрі-
ального суспільства з бюрократичними формами домінування, а не із 
власне капіталізмом. Очевидно, що таке розуміння капіталізму більш 
системне, ніж поняття капіталізму як просто вільного ринку або сис-
теми вільного підприємництва. M. Вебер продовжив свій підхід, за-
початкований у “Протестантській етиці і дусі капіталізму”, у подаль-
шому дослідженні економічної етики світових релігій. 

Через порівняльне вивчення світових релігій, М. Вeбeр сформу-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 387

лював свою теорію генезису і еволюції капіталізму. У цьому аналізі 
М. Вeбeр продемонстрував вибіркову спорідненість між певними ви-
дами релігійних систем і специфічними видами господарської діяль-
ності. Він побудував гіпотезу щодо зв’язку між протестантизмом і 
розвитком сучасного капіталізму, використавши порівняння релігій, 
щоб показати, чому сучасний капіталізм не міг з’явитися в інших сус-
пільствах. 

У цілому, ця гіпотеза була надзвичайно плідною і стимулювала дис-
кусію про альтернативні інтерпретації начал сучасного капіталізму. 

Література:
1. Вебер М. Аскетичний протестантизм і капіталістичний дух / М. Вебер; 

пер. з нім. // Вебер М. Соціологія. Загальноісторичні аналізи. Політика. –  
К. : Основи, 1988. – С. 355-380. 

2. Парсонс Т. О структуре социального действия / Т. Парсонос. –  
Изд. 2-е. – М. : Академический Проект, 2002. – 880 с. 

3. Alexander J. C. The promice of a cultural sociology: technological 
discourse and the sacred and profane information machine / J. C. Alexander // 
In: Munch R., Smelser N. J. (eds.) Theory culture. – Berkeley: University of 
California Press, 1992. – P. 293-323. 

4. Campbell C. Weber, rationalisaton, and religious evolution in the modern 
era / C. Campbell // In: Beckford J., Walliss J. (eds.) Theorising religion: classical 
and contemporary debates. – Burlington, VT: Ashgate Publ., 2005. – P. 19-31. 

5. Troeltsch E. Protestantism and progress: a historical study of the relation 
of Protestantism to the modern world. – Boston: Beacon Press, 1958. – 210 p. 

6. Turner B. S. For Weber: essays on the sociology of fate. – London: SAGE, 
1996. – 408 p. 

7. Turner B. S. Weber and Islam. – London: Routledge, 1998. – 212 p. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою засідання кафедри гу-
манітарних дисциплін Київського університету права НАН України, 
протокол № 5 від 22.12.2010 року



Наукові записки388

УДК 172. 1 

Денис Кірюхін

СПРАВЕДЛИВІСТЬ ЯК ПРЕДМЕТ  
СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКОЇ РЕФЛЕКСІЇ

У статті досліджується формування теорії справедливості 
в сучасному соціально-філософському дискурсі. Підкреслюєть-
ся, що історично уявлення про справедливість розвиваються як 
результат концептуалізації ідеї справедливості та розширення 
сфери застосування принципів справедливості. Cучасний рене-
санс теми справедливості в соціальних науках пов’язаний із дією 
комплексу історичних, економічних, та політичних чинників. Під 
їх впливом сформувався запит на раціональне обґрунтування 
принципів справедливості, відповіддю на який стала сучасна те-
орія справедливості. 

Ключові слова: теорія справедливості, універсалізм, контек-
стуалізм, лібералізм, комунітаризм. 

Kiryukhin D. The justice as object of reflections in social 
philosophy

The article is devoted research of formation of the theory of justice 
in the modern socio-philosophical discourse. It is underlined that 
historically understanding of justice develops in result of influence 
of two factors. First factor is conceptualization of the idea of justice. 
Second factor is enlarging of application of the principles of justice. 
The modern renaissance of the theme of justice in the social sciences 
related to the influence of the complex historical, economic and 
political factors. The request on the rational substantiation of the 
principles of justice was made under its influence. The answer of this 
request is the modern theory of justice. 

Key words: theory of justice, universalism, contextualism, 
liberalism, communitarianism. 

Кирюхин Д. Справедливость как предмет социально-фило-
софской рефлексии

В статье исследуется формирование теории справедливос-
ти в современном социально-философском дискурсе. Подчерки-
вается, что исторически представления о справедливости раз-
виваются в результате концептуализации идеи справедливости 
и расширения сферы применения принципов справедливости. 
Cовременный ренессанс темы справедливости в социальных на-

© Денис Кірюхін, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 389

уках связан с действием комплекса исторических, экономических 
и политических факторов. Под их влиянием сформировался за-
прос на рациональное обоснование принципов справедливости, 
ответом на который и стала современная теория справедли-
вости. 

Ключевые слова: теория справедливости, универсализм, кон-
текстуализм, либерализм, коммунитаризм. 

Ідея справедливості – одна з найважливіших складових соціально-
го знання. Справедливість рівною мірою є як категорією етики, пра-
ва, так і політичної філософії, вона виступає регулятивним ідеалом 
соціально-політичних відносин і принципом легітимації влади та со-
ціальних інститутів, та, як наслідок, уявлення про справедливість є 
необхідним елементом будь-якої політичної ідеології. Певна концеп-
ція справедливості завжди в той чи інший спосіб представлена в фі-
лософських вченнях, починаючи від Піфагора та софістів і до сьогод-
ні. Правда, на деякий час увага дослідників до теми справедливості 
дещо згасла. Зокрема, в середині минулого століття скандинавський 
філософ права Лунстед взагалі назвав поняття справедливості таким, 
що є позбавленим сенсу. Можна згадати і заяви Ф. фон Гайєка щодо 
безглуздості поняття “соціальна справедливість”. І здавалося б, після 
критики ліберальної концепції справедливості в марксистській тради-
ції, після того, як в етичній теорії панівні позиції зайняв утилітаризм, 
нарешті, після невдалих спроб Г. Перельмана віднайти всезагальну 
формулу справедливості, побудова нової теорії справедливості була 
не лише майже неможливою, але й непотрібною. Проте сьогодні тема 
справедливості переживає певний ренесанс у соціально-філософ-
ських дослідженнях. 

Вже через тридцять років після висловлювання Лунстеда, амери-
канський філософ Дж. Ролз, розвиваючи принципи моральної філо-
софії Канта та переосмислюючи договірну теорію, розробив теорію 
справедливості, як чесності, яка стала предметом численних міждис-
циплінарних дискусій. Так званий “новий дискурс справедливості” 
став об’єктом дослідження соціальних філософів, етиків, юристів, 
соціальних психологів та, мабуть, в першу чергу, політичних мисли-
телів, які значною мірою зорієнтовані на осмислення соціально-по-
літичних практик, властивих сучасним суспільствам. Це свідчить про 
те, що тема справедливості у другій половині ХХ ст. стала надзвичай-
но актуальною. Залишається вона такою і понині, причому рівною 
мірою як для сучасних західних, так само й для так званих постко-
муністичних суспільств, до яких належить й українське суспільство. 



Наукові записки390

Сьогодні українські філософи та соціологи М. Попович, А. Єрмо-
ленко, С. Щербак, Л. Сітніченко, Є. Головаха, а також такі російські 
дослідники, як А. Гусейнов, Н. Печерська, Б. Кашніков, О. Прокоф’єв, 
Л. Сосніна, звертають свою увагу на пошуки принципів справедли-
вості, визначення її етичного змісту, а також дослідження того, як 
певні уявлення про справедливість визначають систему соціально-
політичних відносин у посткомуністичних суспільствах. Проте попри 
наявність значної кількості праць, присвячених темі справедливості, 
недостатньо дослідженими у вітчизняній філософії залишається низ-
ка проблем, зокрема, історико-культурної обумовленості уявлень про 
справедливість, нормативної ролі справедливості в соціальній прак-
тиці та її значення для соціальної інтеграції. Надзвичайно важливим є 
й завдання дослідження історії концептуалізації ідеї справедливості, 
а також наявних сьогодні панівних підходів в інтерпретації цієї ідеї та 
дискусій, що тривають, з приводу справедливості, на вирішення яких 
зорієнтована ця робота. 

Поставлене в такий спосіб завдання відрізняє це дослідження від 
“чистої” історії філософських понять, зрозумілої як “поступ змін у 
значенні, значущості та узусі філософського поняття, в яких вимірю-
ємо те, звідки походив та як змінювався зміст поняття, а також як про-
цес еволюції поняття регулювався аналізом підстав і меж власного 
значення та застосування” [1, c. 6]. Це зумовлено тим, що уявлення 
про справедливість передують появі філософії, а з розвитком філо-
софської рефлексії не обмежуються виключно сферою філософського 
знання. В цьому відношенні дослідження історії концептуалізації ідеї 
справедливості не може зводитися виключно до так званої “концеп-
туальної історії”, хоча й припускає її. 

Моріс Форкош, реконструюючи історію ідеї справедливості, ствер-
джує, що в ній можна виділити два основні підходи: справедливість 
трактувалася або як позаземна (supramundane) вічна ідея, незалеж-
на від людини, або як сконструйований людиною соціальний ідеал. 
Причому перший з цих підходів відображає філософську рефлексію, 
а другий – практичну дію [2]. Відповідно, ним виокремлюються й 
три основні концепти справедливості: справедливість як позаземна 
ідея, справедливість як залежна від людини ідея і справедливість як 
щось середнє між незалежністю і залежністю від людини. Справді, в 
історії можна знайти приклади, коли справедливість трактувалася як 
трансцендентна ідея (зокрема, у Платона), або як норма (закон), що 
формується шляхом договору між індивідами (наприклад, у Т. Гоб-
са), або, нарешті, як незмінна норма, яка в кожну історичну епоху 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 391

має свій позитивний вираз (наприклад, “природне право із змістом, 
що змінюється” Р. Штамлєра). Разом з тим, критерій, що застосову-
ється Форкошом, страждає суттєвою обмеженістю (багато в чому 
обумовленою тим, що словник історії ідей, в якому розміщена стаття 
Форкоша, вийшов у першій половині 70-х рр., тобто ще до того, як 
на основі критики Дж. Ролза розвинулося декілька нових напрямів в 
теорії справедливості, що стоять багато в чому на принципово нових, 
щодо попередньої філософської традиції, позиціях). Цей підхід відво-
лікається від зв’язку уявлень про справедливість з розвитком в історії 
різних форм соціальної кооперації і організації, іншими словами, він 
не дозволяє виявити динаміку розвитку уявлень про справедливість. 
Тим часом, позиція, яку займає Форкош, достатньо широко представ-
лена в науковій літературі. Проте дослідження концепту справедли-
вості вимагає іншого підходу. Його методологічні підстави, на нашу 
думку, окреслені М. Волзером, який виявляє, що в історичному плані 
спочатку з’являються широкі (thick) концепції справедливості, куль-
турно насичені, а лише потім – вузькі (thin) концепції, адаптовані до 
конкретних історичних обставин [3]. Іншими словами, загальні ідеї 
поступово “стоншуються” (концептуалізуються) в процесі розвитку 
соціальних практик. Прикладом, що доводить виправданість цього 
підходу, є концепт глобальної справедливості. Він сформувався на 
переломі XX і XXI століть і сьогодні є предметом численних дискусій 
у сфері соціальної теорії і політичної філософії. 

Як продемонструвало проведене нами дослідження історії ідеї 
справедливості [4, 5, 6, 7], ця історія являє собою концептуалізацію 
уявлень про справедливість та розширення сфери застосування прин-
ципів справедливості, що є результатом, по-перше, структурної ди-
ференціації суспільства, а саме – виокремлення права, політики, еко-
номіки як автономних соціальних сфер, а, по-друге, розширення кола 
суб’єктів, щодо яких принципи справедливості застосовуються. 

Концептуалізація ідеї справедливості відбувається шляхом термі-
нологічного відділення справедливості, зокрема, від права і добра. Є 
можливим на прикладі стародавніх мов простежити позначену тер-
мінологічну трансформацію, а саме – розділення справедливості і 
права, власне, першого термінологічного розділення в “історії спра-
ведливості”. Зокрема, можна виокремити чотири пари понять, які із 
давньоєврейської, давньогрецької, латини та арабської мов перекла-
даються на українську, російську мови як “справедливість”, проте 
при цьому мають в рамках цих мов різне семантичне навантаження. 

Так, первинне поняття справедливості, наскільки взагалі можна 



Наукові записки392

вести мову про наявність понять в архаїчних суспільствах, носило син-
кретичний характер: в ньому етичні, правові, політичні аспекти були 
недиференційовані (згадаймо, наприклад, давньоєгипетське поняття 
Muh-aht (Маат)). Раціоналізація (що, в цьому випадку, означає і дифе-
ренціацію) цих початкових уявлень про справедливість отримало свій 
термінологічний вираз в давньоєврейській мові в термінах “şĕdăqā” і 
“mišpāt”, в давньогрецькій – це розрізнення було представлене термі-
нами “thémis” і “díkē”, в латинській мові – “aequitas” та “iustitia”, на-
решті, в арабській мові – “Qist” і “`Adl”, за певних припущень можна 
вести мову і про таку пару понять, як “правда” і “справедливість” в 
слов’янських мовах (перш за все російській, українській, білорусь-
кій). В усіх наведених випадках йдеться про розділення онтологічної 
справедливості (перший термін у парі) та позитивної норми, позитив-
ного права (у слов’янських мовах концепт поняття “справедливість”, 
на відміну від поняття “правда”, був, через історичні обставини, 
пов’язаний саме з позитивним аспектом). На нашу думку, представ-
лене термінологічне розділення, яке поступово проходить у різних 
суспільствах мірою його розвитку, демонструє, як справедливість по-
ступово виокремлюється в самостійну сферу, яка, за влучним позна-
ченням П. Рікера, знаходиться “між законним і добрим”. 

Крім того, історія розвитку соціально-політичних та економіч-
них практик, зокрема в Новий час, демонструє “експансію справед-
ливості”, тобто розповсюдження принципів справедливості на нові 
соціальні практики, співпраця в яких вимагає згоди щодо принципів 
рівності (інше питання, що самі ці принципи можуть транслюватися 
неявно і сама згода може бути передбачена культурою суспільства). 

Незважаючи на давню історію розвитку уявлень про справедли-
вість, питання про те, що таке справедливість, яке було вперше на 
теоретичному рівні поставлене софістами і отримало свій системний 
розгляд вже в працях Платона й Аристотеля, залишається актуальним і 
донині. Пояснюється це пов’язаною з процесом соціальних трансфор-
мацій динамікою сенсів, які вкладаються в слово “справедливість”. 
Адже кожен етап соціальної історії, оскільки для нього характерна 
особлива система політичних, юридичних і соціально-економічних 
відносин, вимагає власної відповіді на позначене вище питання, саме 
тому проблема справедливості виявляється однією з незмінних тем 
соціально-філософського (так само як і юридичного) дискурсу. 

Проте чи є теорія справедливості лише складовим елементом полі-
тичної філософії, філософії права, економічної теорії, соціальної пси-
хології або етики? Це питання сьогодні залишається відкритим. Так 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 393

само як і досить спірним може бути твердження про те, що ця теорія 
– це особлива філософська дисципліна, така ж, як, наприклад, теорія 
пізнання. Залишаючи осторонь пошуки відповіді на вказане питання, 
ми виходимо з того факту, що сьогодні розвиток теорії справедливос-
ті відбувається на основі все більшого залучення підходів, методів і 
результатів досліджень не тільки власне філософії, але й соціальної 
психології, антропології, економіки, соціології і навіть математики 
(згадаймо хоча б праці Дж. Ромера з проблем дистрибутивної спра-
ведливості). Звідси не випадкова поява таких збірок, як, наприклад, 
та, що вийшла друком ще в 1986 році під редакцією Р. Л. Когена, – 
“Справедливість з погляду соціальних наук” [8]. У ній представлені і 
проаналізовані основні підходи до теми справедливості, які сформу-
валися на середину 80-х рр. у філософії, економіці, соціології, психо-
логії, антропології, з тим, щоб, як відзначає Коген, зробити внесок до 
майбутніх досліджень сутності справедливості [8, с. 7]. І справді, дис-
кусії про справедливість і несправедливість, які проходять сьогодні, 
поява нових концептів справедливості – глобальна справедливість, 
кліматична справедливість, гендерна справедливість – пов’язаних з 
тим, що проблематика розподілу благ поступово поступається місцем 
проблемам екологічної рівноваги, визнання та/або партисипаторної 
рівності, нарешті, проблемам якості розвитку індивіда і суспільства, 
демонструють, що теорія (хоча, мабуть, біль точним було б казати 
про теорії) справедливості поступово набуває все більш міждисциплі-
нарного характеру, виявляється все менш специфічно філософською. 
Проте питання про справедливість – це, перш за все, саме філософ-
ське питання і лише потім – юридичне, економічне або психологічне. 

Філософію, як було зазначено, традиційно відрізняє увага до про-
блеми справедливості. Проте роздуми про неї, як правило, були скла-
довою частиною загального філософського вчення того або іншого 
мислителя й, за певним винятком (Аристотель, Тома Аквінський,  
Д. Г’юм, Г. Спенсер), аж до ХХ століття вона не ставала предметом 
окремого системного дослідження, під час якого формувалася б спе-
ціальна теорія. У другій половині ХХ столітті взаємовплив низки іс-
торичних та соціополітичних чинників вплинув на те, що робота Ролза 
“Теорія справедливості” значною мірою переорієнтувала політичну 
філософію з проблеми влади на проблему справедливості та стимулю-
вала інтерес до цієї проблеми за межами філософії [8, с. 2-4], в наслідок 
чого сьогодні тема справедливості стала однією з домінуючих у соці-
альних науках. Мова йде в першу чергу про вплив таких чинників як 
інституціоналізація конфлікту між двома політичними системами (ка-



Наукові записки394

піталізмом і соціалізмом у радянському варіанті) і пов’язаними з ним 
локальними війнами (у В’єтнамі, Афганістані), що викликали бурхли-
ву критичну реакцію у лідерів громадської думки багатьох країн світу, 
культурні революції 60-х рр., поява нових незалежних держав у резуль-
таті розвалу колоніальної системи, а потім і руйнування так званого 
“соціалістичного табору”, формування нових типів нерівностей у по-
стіндустріальному суспільстві (зокрема, поява нерівності компетенцій, 
про яку пише Д. Бел), ренесанс прімордіальних форм ідентичностей 
і політична актуалізація таких нових типів ідентичностей, як, напри-
клад, гендерна ідентичність, що висунули на перший план політичної 
боротьби боротьбу за визнання, нарешті, екологічна криза і проблеми, 
які виникають під впливом глобалізації. Отже, не дивно, що сьогод-
ні соціальна і політична теорія, етика, економіка, право, соціологія і 
соціальна психологія звернулися до проблем формування принципів 
справедливого розподілу ресурсів і благ та обґрунтування нового лі-
берального політико-правового порядку, адже ті специфічні проблеми, 
з якими стикається сучасне суспільство, для свого вирішення вимага-
ють, зокрема, й раціонального обґрунтування принципів справедливос-
ті. І теорія справедливості є саме тією галуззю науки, в якій, за влучним 
виразом С.-Ч. Кольма [9, с. 3], саме й здійснюється це обґрунтування. 
Вона визначає межі, в яких може здійснюватися соціальна взаємодія 
без того, щоб ставити під загрозу єдність суспільства. 

У одній зі своїх праць Е. Макінтайр вказує на властивий сучасним 
академічним колам дуалізм, що виражається у відокремленні історії 
політичних і соціальних вчень від історії філософії, іншими словами, 
відокремленні життя ідей від “бездумних політичних та соціальних 
дій” [10, c. 87]. Справді, було б помилкою припускати, що більшість 
політичних дій, якщо ми говоримо про існування самостійної по-
літичної сфери, є “бездумними”, тобто абсолютно не пов’язаними 
з теоретичними розробками у сфері Geisteswissenschaften. Позиція 
Макінтайра, з якої випливає, що акт теоретизування є політичною і 
моральною дією в той час як соціальні й політичні дії завжди теоре-
тично навантажені, знаходить своє підтвердження, зокрема, при роз-
гляді історії ідеї справедливості. В цьому відношенні концепції спра-
ведливості, які розроблялися Т. Гобсом, Д. Г’юмом або Дж. С. Мілем, 
зробили не менший вплив на становлення і розвиток суспільств в 
європейському та північноамериканському регіонах, ніж, наприклад, 
політична боротьба третього стану за встановлення власного поряд-
ку. З іншого боку, з середини ХХ ст. для багатьох стала очевидною 
незадовільність для вирішення соціально-політичних проблем, що іс-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 395

нують, утилітаризму, який панував впродовж тривалого часу у сфе-
рі моральної і політичної теорії. Тому не випадково, що теперішня 
досить продуктивна філософська дискусія про справедливість, що 
активно розвивається європейськими та американськими філософа-
ми з 80-х рр. ХХ ст. (найбільш впливовими серед них є Дж. Ролз,  
М. Волзер, Дж. Рац, Р. Нозик, М. Сендел, В. Кимліка, А. Макінтайр, 
Ч. Тейлор, Р. Фрост), почалася саме в політичній філософії, а вже по-
тім поширилася й на інші дисципліни. Причому в більшості своїй су-
часні теорії справедливості або формувалися безпосередньо під час 
цих дебатів, або під їх прямим чи непрямим впливом. 

У сучасному політико-філософському дискурсі справедливості 
можна виокремити два основні теоретичні напрями – універсалізм та 
контекстуалізм, які відрізняються один від одного розумінням ролі 
суспільства і розуму як джерел принципів справедливості. Як в межах 
універсалізму, що властивий ліберальній традиції в політичній теорії, 
так і в межах контекстуалізму, представленого комунітаризмом, іс-
нують свої, часто такі, що в певних питаннях навіть досить погано 
між собою сполучаються, напрями (зокрема, В. Кимліка виокремлює 
в комунітаризмі три таких напрями, мінімум два напрями можна ви-
окремити в ліберальній традиції). Тому вести мову про дві школи в 
теорії справедливості, що протистоять одна одній можна лише з пев-
ною часткою умовності. Представники універсалізму та комунітариз-
му дискутують з приводу принципів, що визначають специфічні соці-
альні практики, пов’язані з формуванням стійких соціальних зв’язків, 
які, власне, й забезпечують соціальну єдність. Тому правильно було б 
говорити про дві принципово різних парадигми в розумінні індивіда 
і суспільства, витоки яких містяться в працях філософів античності і 
Нового часу: для універсалізму таким витоком є філософія Платона 
і представників контрактуалістської теорії, а для контекстуалістів – 
Аристотеля, а також структуралізм, ідеї пізнього Л. Вітгенштайна та 
соціологічна теорія П. Бурд’є.

Дебати з приводу справедливості на сьогодні є незавершеними. 
Причому зараз вони зосереджені вже не стільки навколо власне про-
блеми справедливості, скільки на обговоренні низки суміжних тем, 
як от проблемі політичної легітимності, колективної та індивідуаль-
ної відповідальності, практиках визнання, межах держави, проблемах 
ідентичності тощо. І межі між позначеними парадигмами часто густо 
просто зникають. Тому зараз ми й споглядаємо подеколи спроби по-
будови інтегративної теорії справедливості, аналіз теоретичної об-
ґрунтованості яких є сьогодні на часі. 



Наукові записки396

Література:
1. Мінаков М. А. Історія поняття досвіду. – К. : Вид. ПАРАПАН,  

2007. – 380 с. 
2. Forkosch M. D. Justice // The Dictionary of the History of Ideas: Studies 

of Selected Pivotal Ideas. Ed. by Ph. P. Wiener. – vol. 2. – New-York: Charles 
Scribner’s Sons, 1974. – P. 653-659.

3. Walzer M. Thick and Thin: moral argument at home and abroad. – Notre 
Dame: University of Notre Dame Press, 1994. – 108 p. 

4. Кірюхін Д. І. Історія ідеї справедливості: сакральна справедли-
вість // Мультиверсум. Філософський альманах: Зб. наук праць / Гол. ред.  
В. В. Лях. – Вип. 82. – К., 2009. – С. 169-183.

5. Кірюхін Д. І. Історія ідеї справедливості: уявлення про справедливість 
за умов поліса // Мультиверсум. Філософський альманах: Зб. наук праць / 
Гол. Ред. В. В. Лях. – Вип. 84. – К., 2009. – С. 62-73.

6. Кірюхін Д. І. Передумови формування теорій справедливості в філо-
софії Нового часу // Гілея: науковий вісник. Збірник наукових праць / Гол. 
ред. В. М. Вашкевич. – К. : ВІР УАН, 2010. – Випуск 35. – С. 305-312.

7. Кірюхін Д. І. Соціальна справедливість: до історії концепту // Гілея: 
науковий вісник. Збірник наукових праць / Гол. ред. В. М. Вашкевич. – К. : 
ВІР УАН, 2010. – Випуск 37. – С. 262-269.

8. Justice. Views from the Social Sciences / Ed. by Ronald L. Cohen. – New 
York, London: Plenum Press, 1986. – 283 p. 

9. Kolm S. -Ch. Modern Theories of Justice. – London: The MIT Press,  
1996. – 535 p. 

10. Макинтайр А. После добродетели. – М. : Академический Проект, 
Екатеринбург: Деловая книга, 2000. – 384 c. 

Рецензент: кандидат філософських наук, науковий співробітник 
відділу соціальної філософії Інституту філософії ім. Г. С. Сковороди  
А. С. Фінько



Серія “Філософія”. Випуск 8. 397

УДК 364-029. 1

Вікторія Буяшенко 

СОЦІАЛЬНЕ ПІКЛУВАННЯ В КОНТЕКСТІ 
СОЦІОКУЛЬТУРНОГО ПРОСТОРУ
У статті аналізується сутність соціального піклування на 

сучасному етапі з урахуванням історичних та соціокультурних 
закономірностей розвитку країни. Розкривається специфіка 
соціального піклування та перспективи імплементації досвіду 
практик соціального піклування інших країн на терені вітчизня-
ної культури з метою створення гідних умов для сучасного ста-
ну життєдіяльності. 

Ключові слова: соціокультурний підхід, соціальний простір, 
соціальне піклування, соціокультурна динаміка. 

Buyashenko V. Social care in the context of socio-cultural 
environment. 

The article is devoted to the analysis of the essence of social care 
on the modern stage including historic and socio-cultural pattern 
of the country development. The peculiarities of the social care and 
the perspective of implementatich of faeign social care experience 
info national culture aiming to create appropriate conditions for the 
modern state of life are revealed. 

Key words: socio-cultural approach, socio-cultural environment, 
social care, socio-cultural dynamics. 

Буяшенко В. Социальна забота в контексте социокуль-
турного пространства

В статье анализируется сущность социальной заботы на со-
временном этапе с учетом исторических и социокультурных за-
кономерностей развития страны. Раскрывается специфика со-
циальной заботы и перспектива имплементации опыта практик 
социальной заботы других стран в отечественной культуре с 
целью создания достойных условий для современного состояния 
жизнедеятельности. 

Ключевые слова: социокультурный подход, социокультурное 
пространство, социальна забота, социокультурная динамика. 

Суспільству на будь-якому етапі його розвитку були притаманні 
функції допомоги і підтримки, хоча спосіб їх реалізації суттєво від-
різнявся у процесі соціогенезу. Система соціальної підтримки сього-

© Вікторія Буяшенко, 2011



Наукові записки398

дення істотно змінює своє обличчя, поступово звільняючись від заста-
рілих стереотипів і формалізованих підходів. Сучасна ситуація щодо 
соціального піклування є віддзеркаленням тих структурних та інсти-
туційних змін, що відбуваються в сучасному суспільстві і є настіль-
ки швидкоплинними, що соціально-філософська рефлексія іноді не 
встигає за ними, внаслідок чого ми спостерігаємо відсутність цілісно-
го осмислення, фрагментарність, розконцентрованість і розосередже-
ність думок і поглядів. Здолати ці перешкоди у дослідженні соціаль-
ного піклування, на наш погляд, допоможе соціокультурний підхід. 
Застосування цього підходу дозволить нам краще зрозуміти специфіку 
соціального піклування та перспективи імплементації досвіду практик 
соціального піклування інших країн на терені вітчизняної культури з 
метою створення гідних умов для сучасного стану життєдіяльності. 

Соціокультурний підхід у пострадянській соціально-філософській 
думці починає використовуватися наприкінці 80-х років ХХ ст. Він 
передбачає уявлення про суспільство як складний соціокультурний 
об’єкт, структура якого зумовлена історично накопиченим соціокуль-
турним досвідом діяльності, поведінки та взаємодії людей, який за-
безпечує ретрансляцію соціального досвіду з покоління у покоління 
і утворює гнучку сукупність зв’язків між людьми. Соціокультурний 
підхід дозволяє краще зрозуміти механізми продукування, підтримки 
і зміни людьми елементів і структур своєї життєдіяльності, пояснити 
механізми перетворення індивідуального досвіду на соціально зна-
чущий та визначити соціокультурні обмеження, які чинять спротив 
сприйняттю іншого досвіду. Ключовим поняттям для цього підходу є 
поняття “соціокультурного простору”. 

Оскільки для нас важливо зрозуміти, яким чином на розвиток со-
ціального піклування впливає взаємопроникнення між соціальними 
відносинами та культурою, то в нашому дослідженні ми використову-
ватимемо поняття “соціокультурного простору” в інтерпретації пред-
ставників соціокультурного підходу, який сформувався в соціально-
філософській думці А. С. Ахієзера, С. Г. Кірдіної, М. І. Лапіна С. А. 
Макеєва, В. С. Стьопіна та ін. Вони вважають, що це поняття стверджує 
єдність культури та суспільства, у цьому понятті, на думку М. І. Ла-
піна, відбувається інтеграція трьох специфічних форм багатомірного 
буття людини, втілених, по-перше, у взаємодії людини з суспільством, 
по-друге, у характері культури, по-третє, у типі соціальності [7, с. 3-4]. 
Застосування такого підходу до аналізу соціального піклування як у ві-
тчизняній, так і зарубіжній науково-дослідній літературі сьогодні май-
же не існує, перші розвідки в цьому контексті зроблені Т. Шаніним [13]. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 399

Соціокультурний підхід має багатомірний характер, який дозво-
ляє йому охопити  “... усю складність і реалістичність багатокольо-
рової палітри соціального життя” [7, с. 18], дослідити суспільство як 
суперечливу єдність, “... якій притаманні складні і напружені відно-
сини особистості, груп і суспільства в усіх можливих їх комбінаціях і 
взаємозв’язках” [1, с. 32]. В основі цього підходу лежить поняття “со-
ціокультурного простору”. Формоутворюючу основу соціокультурно-
го простору утворюватимуть: 1) людина, як “homo activus”, зі своїми 
індивідуальними особистісними характеристиками; 2) соціальна дифе-
ренціація суспільства, способи і форми організації суспільної життє-
діяльності; 3) фундаментальні матеріальні умови, які визначають що 
і яким чином може робити людина для реалізації своїх потреб, цілей, 
інтересів і встановлюють межі і форми самореалізації людини в певний 
історичний час. Таким чином, соціокультурний простір – це специфічна 
смислова цілісність, яка створює умови для результативної активності 
людини. Він забезпечує і обмежує конкретно-історичні можливості ви-
бору форм самореалізації людини в суспільній життєдіяльності. 

Застосування соціокультурного підходу передбачає дотримання 
певних принципів, які були сформульовані М. І. Лапіним [8, с. 32]. Це 
принцип активної людини (homo, activus), яка здійснює соціальні дії 
та вступає у соціальну взаємодію. Він акцентує увагу на багатомір-
ності людини як біосоціoкультурної істоти. Принцип взаємопроник-
нення культури та соціальності за умови їх фундаментальної нето-
тожності стверджує наявність цих двох вимірів у будь-якій людській 
спільності. Принцип антропосоцієтальної відповідності або суміснос-
ті особистісно-поведінкової характеристики людини та соцієтальних 
харaктeристик цього суспільства. Принцип соціокультурного балан-
су або рівноваги між культурними та соціальними компонентами як 
умова стійкості суспільства. Принцип симетрії та взаємооберненості 
соцієтальних процесів: одні процеси забезпечують відтворення від-
повідних структур, інші – їх зміну. Принцип незворотності еволюції 
соціокультурної системи як цілого пояснює природу її динамізму. У 
нашому дослідженні ми також будемо дотримуватися цих принципів. 

Правомірність використання соціокультурного підходу ми пояс-
нюємо ще й тим, що він розглядає людину як джерело активності, 
змістовність (базові смисли, цінності, способи формування мети та її 
досягнення тощо) якої зумовлюється досвідом її соціальної взаємодії 
з іншими людьми, її приналежністю до певної спільноти, з притаман-
ними їй (спільноти) культурними особливостями та системою соці-
альних зв’язків і відносин, а також місцем, яке вона (людина) займає 



Наукові записки400

в ній. Тобто поняття “соціокультурного простору” репрезентується 
ще й людьми, які усуцільнюють цей простір, і є носіями та виконав-
цями різних стратегій, трансляторами різноманітних практик сус-
пільної життєдіяльності. Соціокультурний простір – це царина, в якій 
постійно перебуває людина, царина, в межах якої людина здійснює 
своє буття, царина, в межах якої людина може порозумітися з іншими 
людьми, царина, яка визначає межі активності й можливостей люди-
ни. Культурна компонента соціокультурного простору презентована 
світоглядними настановами, знаннями, нормами, цінностями, цілями, 
взірцями дії й поведінки, а також способами, формами та правилами 
самоорганізації та взаємодії людей, які утворюють певну спільність. 
Соціальна компонента – це сукупність взаємин людей (економічних, 
соціальних, політичних, правових тощо), які реалізуються ними у 
взаємозв’язках і взаємодії в межах відповідної спільності. 

Однією з визначальних характеристик соціокультурного просто-
ру є динамізм. У межах соціокультурного простору його інтенсив-
ність відчувається не лише через видозміну соціальної й культурної 
компоненти, а й через спроби імплементації інновацій у його царині. 
Представники соціогуманітарної думки дійшли висновку, що зміна со-
ціокультурного простору супроводжується появою нових смислів, які 
віддзеркалюють багатоманітну ситуативність людського життя та зміс-
товність людської життєдіяльності з узалеженими від них соціальними 
конструктами та явищами. Останні самі по собі стають безпосереднім 
результатом інтерсуб’єктивних та інтергрупових соціокультурних дій, 
вони спрямовують та врегульовують співвідповідні з ними (соціаль-
ними конструктами та явищами) реакції, вчинки, соціально значущу 
поведінку загалом. Характерні риси, притаманні певному соціокуль-
турному простору, інтегруються разом із співвідносними ситуативни-
ми контекстами і типовими реакціями на відносно устійнені ситуації. 
Соціальне піклування (як соціальне явище) у цьому випадку не є ви-
нятком. Аналіз динаміки соціокультурного простору дає нам можли-
вість краще зрозуміти його мультиплікаційність та багатовекторність. 
Відтак, соціальне піклування є продуктом певного соціокультурного 
простору, тієї смислової мережі, яка формується повсякденним досві-
дом життєдіяльності людини. Воно є таким, яким воно є саме на рівні 
структур повсякденності в межах певного соціокультурного простору 
разом зі спектром його тематизації, з доступним для тієї чи іншої лю-
дини або ж групи людей діапозном ресурсів та можливостей, які визна-
чатимуть трактування-оцінювання тих чи інших соціальних проблем. 
Оскільки самі соціальні проблеми соціокультурного довкілля існують 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 401

в актуальному соціокультурному просторі лише як певні конфігурації 
попередньої практики соціальної взаємодії, тобто як певна сукупність 
функціональних структур та форм життя, уже попередньо наділених 
смислами (неоднаковими для різних індивідів та соціокультурних 
груп), а отже, не просто як соціальна проблема, а її специфічне “пере-
живання”. Соціальна проблема для соціального піклування постає не 
просто як абстрактна конструкція соціальної взаємодії, а як фрагмент 
конструйованого світообразу з усіма його аспектами (аксіологічними, 
соціонормативними тощо) у складній і реалістичності соціального жит-
тя. Таким чином, соціокультурний простір є як динамічною багатомір-
ною системою, укоріненою у практику структур повсякденності сус-
пільної життєдіяльності, за допомогою якої розкриваються найбільш 
важливі характеристики того чи іншого явища, його змістовного напо-
внення, розвитку та відтворення. Поява нових явищ у межах цієї сис-
теми є продуктом культури та суcпільної взаємодії у цьому просторі. 

Трансформаційні процеси в Україні кінця 90-х років ХХ ст. спонука-
ли до дії різних соціальних акторів: індивідів, малі групи, економічні й 
політичні організації, соціальні страти, територіальні громади тощо, яка 
була викликана бажанням змінити традиційний соціальний порядок, 
який на той час не задовольняв їх партикулярні потреби й інтереси на 
усіх рівнях організації суспільної життєдіяльності. Для цього процесу 
були характерні переоцінка усталених світоглядних орієнтирів, ціннос-
тей, зразків поведінки, а також способів суспільної взаємодії. Звичний 
колективістський тип соціальності (родинний на чолі з відповідальним 
і суворим батьком), якому не відомий досвід індивідуальної приватної 
власності, та притаманне негативне ставлення до торгівлі, як одного з 
визначальних економічних факторів життя, пронизували світоглядні 
орієнтири людей пострадянського українського суспільства і утворюва-
ли основу соціокультурного простору, в надрах якого людська індивід-
ність розчинялася і втрачалася, віддаючи пріоритет колективу, вже не 
задовольняв. Внаслідок чого соціокультурний простір стає дестабілізо-
ваним і розбалансованим. За таких обставин стара модель соціального 
піклування (патерналістська) не здатна вирішувати соціальні проблеми, 
породжені трансформацією, механізми її дії починають пробуксовува-
ти, а з часом гальмуватися і нівелюватися. Становлення раннєлібераль-
ного суспільства в Україні супроводжується появою принципово нових 
(наприклад, безробіття) і актуалізацією деяких старих (наприклад, діти 
вулиці) тем для соціального піклування. Ретритизм, споживацтво, звич-
ка до батьківської опіки держави, які були визначальними характерис-
тиками соціокультурного простору пострадянських країн цього часу не 



Наукові записки402

сприяли розвитку громадських ініціатив у вирішенні цих проблем. Біль-
шість акторів суспільної життєдіяльності цього часу були неспроможні 
не тільки до продукування інновацій, а й до їх сприйняття. Інерція по-
переднього досвіду суспільної взаємодії утримувала багатьох людей у 
полоні звичних ідеологічних стратегій недовіри і конфронтації. Окрім 
того, відсутність звички гідного ставлення до людини, яка опинилася в 
скрутних життєвих обставинах (незважаючи на причини: чи то вродже-
ні фізичні вади, чи наслідки економічної кризи, чи неврегульована пра-
вова система тощо), формували суспільну стигму і відсутність бажання 
самореабілітації й самостійного рішення проблем. Втрата звичних орі-
єнтирів соціокультурного простору як на рівні соціальної організації, 
так і на рівні культурних цінностей породжує хаос і невизначеність, які 
спочатку супроводжуються або відкритим протестом, або сліпим запо-
зиченням досвіду механізмів соціального піклування інших країн, який 
не давав очікуваних результатів. 

Необхідність рішення соціальних проблем, породжених сус-
пільною життєдіяльністю у повсякденному житті породжує нові, 
або реставрує давно забуті типи соціальної взаємодії, які приводять 
до формування групової солідарності, зацікавлених груп (напри-
клад, у сфері соціального піклування, об’єднання батьків-одинаків, 
об’єднання матерів, діти яких загинули в гарячих точках тощо), роз-
витку громадської ініціативи. Відбувається інверсія владно-управлін-
ських процесів: управління згори поступається місцем хаотичній са-
моорганізації знизу. Формується легітимована культурою нова шкала 
цінностей, статусів, ролей, мережі взаємної довіри людей один до од-
ного, індивідних і колективних лояльностей. Адаптація, легітимація 
нових цінностей і норм, саморегулювання і самооргнізація, творення 
нових традицій і формування нових світоглядних орієнтирів стають 
основними параметрами розвитку соціокультурного простору україн-
ського суспільства початку ХХІ ст. Розвиток сучасного українського 
суспільства спрямовується як у напрямі ренесансу національної куль-
тури, так і у напрямі входження до європейської спільноти. Орієнта-
ція на демократичні моделі суспільного устрою приводить водночас 
і до запозичення надбань (стандартів у правовій сфері, правил гри 
на ринковому полі тощо), так і проблем (орієнтація на індивідуалізм, 
з його радикальними формами прояву – відособленості, відчуженос-
ті, суттєва диференціація певної культури на несхожі субкультури 
ускладнює взаєморозуміння представників різних соціальних груп 
тощо). Особливої забарвленості цьому процесу надає культурна ком-
понента соціокультурного простору, пов’язана з геополітичним по-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 403

ложенням нашої країни (на межі двох культур: ліберальної та тради-
ційної) і різноманітністю культуно-етнічного складу населення, що 
приводить до значної соціокультурної диференціації акторів укра-
їнського суспільства. Одні прагнуть зберегти традиційні (переваж-
но для радянського суспільства) цінності та норми, інші – відроди-
ти свою українську ментальність, яка повинна об’єднати українську 
культуру, треті – намагаються інкорпорувати найкращі зразки світо-
вого досвіду, при цьому ніхто з них не бажає відокремлювати себе від 
власної етнокультурної спільності. 

Аналіз соціального піклування в контексті динаміки соціокуль-
турного простору акцентує увагу на його сутнісних аспектах. А саме:

– у практичній площині соціальне піклування повинне врахову-
вати активність людини як діючої істоти, яка перебуває у постійній 
взаємодії з іншими суб’єктами;

– соціальне піклування є результатом функціонально необхідних 
для людей дій, породжених суспільною взаємодією у певному соціо-
культурному просторі;

– соціальне піклування повинно забезпечувати баланс між куль-
турними і соціальними компонентами суспільної життєдіяльності;

– моделі, технології, організаційні структури соціального піклу-
вання повинні бути спрямовані на задоволення потреб, цінностей та 
інтересів індивідів і, відповідно, визначатися соціокультурним про-
стором їх безпосередньої життєдіяльності. 

Ці аспекти соціального піклування визначають його сутнісний 
зміст і є відносно стійкими, але вони можуть бути зміненими, по-
перше, через зміну соціальної компоненти соціокультурного просто-
ру, по-друге, зміною ступеня соціальної значущості елементів життє-
діяльності людини. 

Соціальне піклування як явище соціальної взаємодії – складне ба-
гатовекторне утворення. Йому притаманні деякі характеристики, які, 
з одного боку, визначають його стійкість – відновлення соціальної 
справедливості, а з іншого – сприяють виникненню у ньому внутріш-
ніх суперечностей. Воно включає у себе і раціональне усвідомлення 
власної необхідності, ґрунтуючись на загальних теоріях соціальних 
прав, і глибокий гуманізм, і одночасно жорсткий прагматизм сус-
пільства, чітку структурованість, системність на рівні держави, що 
знаходить своє відтворення в соціальній політиці, і розвиток само-
діяльності суспільства, здатність до солідарності та повагу до індиві-
дуальності, сукупність аксіологічних понять та моральність. До най-
важливіших особливостей соціального піклування, які визначаються 



Наукові записки404

соціокультурним простором, слід віднести: 1) тематизацію напрямів 
діяльності соціального піклування; 2) визначення інструментарію со-
ціального піклування; 3) ресурсних можливостей (освіта, медицина, 
доступ до засобів інформації тощо) соціального піклування; 4) визна-
ння соціального піклування на рівні соціальних інституцій. 

Література:
1. Ахиезер А. С. Россия: критика исторического опыта (Социкультурная 

динамика России) / А. С. Ахиезер – Т. 1. – Новосибирск: Сибирсикй хроно-
граф, 1997. – 806 с. 

2. Ахиезер А. С. Архаизация в российском обществе как методологи-
ческая проблема / А. С. Ахиезер // Общественные науки и современность. 
– 2001. – № 2. – С. 89-100. 

3. Вебер М. Избранные произведения: Пер. с нем. / Сост., общ. ред. и по-
слесл. Ю. Н. Давыдова; предисл. П. П. Гайденко / М. Вебер – М. : Прогресс, 
1990. – 808 с. – (Социологич. мысль Запада). 

4. Еллинек Г. Общее учение о государстве / Г. Еллинек – СПб. : Юриди-
чесикй центр-пресс, 2004. – 752 с. 

5. Кирдина С. Г. Социокультурный и институциональный подходы как 
основа позитивной социологии в России / С. Г. Кирдина // Социс. – 2002. – 
№ 12. – С. 23-32. 

6. Лапин Н. И. Социокультурный подход и социетально-функциональные 
структуры / Н. И. Лапин // Социологические исследования. – 2000. – № 7. 
– С. 3-12. 

7. Лапин Н. И. Пути России: Социокультурные трансформации /  
Н. И. Лапин – М. : ИФ РАН, 2000. – 194 с. 

8. Селиванова Н. Л. Современные представления о воспитательном про-
странстве / Н. Л. Селиванова // Педагогика. – 2000. – № 6. – С. 35-39. 

9. Соціологія: [навч. посіб.] / за ред. С. О. Макеєва. – К. : Знання, 2003. 
– 455 с. 

10. Степин В. С. Генезис социогуманитарных наук / В. С. Степин // 
Вопросы философии. – 2004. – № 3. – С. 41-43. 

11. Тоффлер А. Футурошок / А. Тоффлер – СПб. : Лань, 1997. – 464 с. 
12. Шанин Т. Социальная работа как культурный феномен современ-

ности / Т. Шанин // Куда идет Россия? Трансформация социальной сферы 
и социальная политика / под ред. Т. И. Заславской. – М. : Дело, 1998. –  
С. 303-321. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор кафедри 
філософії філософського факультету Національного університету 
ім. Т. Г. Шевченка Т. І. Ящук



Серія “Філософія”. Випуск 8. 405

УДК 165. 612

Святослав Вишинський

ПАРАДИГМА АРХЕОМОДЕРНУ В ПЕРСПЕКТИВІ 
ІНТЕГРАЛЬНОГО ТРАДИЦІОНАЛІЗМУ

У статті в перспективі школи інтегрального традиціоналіз-
му розглянуто концепцію парадигми археомодерну, її ознаки та 
умови формування. Наголошується на відмінності постмодер-
нової ситуації від специфіки археомодерну на території колиш-
нього Радянського Союзу. 

Ключові слова: парадигма, археомодерн, постмодерн, інте-
гральний традиціоналізм, Консервативна Революція, Александр 
Дугін. 

Vyshynskyi S. The Paradigm of Archeomodernity in the Prospect 
of Integral Traditionalism 

The article in the prospect of the integral traditionalist school 
of thought deals with the concept of archeomodernity, its features 
and conditions of formation. The differences between postmodern 
situation and specific character of archeomodernity on the territory 
of the former Soviet Union are underscored. 

Key words: paradigm, archeomodernity, postmodernity, integral 
traditionalism, Conservative Revolution, Alexandr Dugin. 

Вышинский С. Парадигма археомодерна в перспективе ин-
тегрального традиционализма 

В статье в перспективе школы интегрального традицио-
нализма рассмотрена концепция парадигмы археомодерна, ее 
черты и условия формирования. Делается ударение на отличии 
постмодерновой ситуации от специфики археомодерна на тер-
ритории бывшего Советского Союза. 

Ключевые слова: парадигма, археомодерн, постмодерн, 
интегральный традиционализм, Консервативная Революция, 
Александр Дугин. 

Логіка і характер процесів, які протягом останніх трьох століть 
протікають на території колишнього Радянського Союзу, заводять у 
глухий кут будь-які “імпортовані” філософські маніпуляції в їхньому 
прикладенні до аномальної євразійської дійсності. Очевидно, що всі 
світоглядові системи, як і парадигми цивілізаційного розвитку, при-
внесені на ґрунт “однієї шостої частини світу”, зазнають не просто 
© Святослав Вишинський, 2011



Наукові записки406

свого переосмислення чи адаптації до унікальних культурно-історич-
них умов, але й радикального і непердбачуваного викривлення, спо-
творення у вигнутому дзеркалі нелогічної післярадянської (рівною 
мірою і радянської та передрадянської) дійсності. Феноменальна ре-
альність кінокартини “Сталкер” (1979) Андрія Тарковського стає клю-
чем до абсурдно нелінійної логіки євразійського мікрокосму. “Умом 
Россию не понять”, – хрестоматійний вислів поета Федора Тютчева 
повною мірою виражає характер не лише російської, але ширше – всі-
єї євразійської дійсності в полі її культурного і політичного тяжіння 
від епохи реформ імператора Петра І. Декларовані протягом цього 
періоду, спроби філософсько-світоглядового відокремлення, виді-
лення “унікальності” російського шляху (під ним ми розумітимемо 
і всю неросійську сферу його впливів), в епоху підведення балансу 
цивілізаційного розвитку на зламі постмодерну знаходять дедалі ра-
дикальніше філософське осмислення сучасників. Сміливим викликом 
класичній філософсько-культурологічній класифікації та спробам 
будь-що вкласти абсурдну пострадянську свідомість у рамки загаль-
носвітових цивілізаційних процесів та надати їй лоску видимої “ло-
гіки” стала лекція російського філософа-традиціоналіста Александра 
Дугіна під назвою “Археомодерн. У пошуках точки, де і модерн, і 
архаїка зрозумілі як парадигми” [6, с. 285-378], прочитана в Новому 
університеті у квітні 2008 р. 

Відомий як спеціаліст з інтегрального традиціоналізму (Рене Генон, 
Ананда Кумарасвамі, Юліус Евола, Фрітьоф Шуон, Тітус Буркхардт), 
А. Дугін у своїх інтелектуальних побудовах орієнтується на “теорію 
трьох парадигм”, сформульовану ним на базисі традиціоналістської 
гнеосеології [9, с. 38-52] [4, с. 16-18]. Ідейно-філософська течія, запо-
чаткована на поч. XX ст. Р. Геноном та А. Кумарасвамі, яка в західній 
академічній науці частіше ідентифікується як “переніалізм”, або – в ро-
сійських джералах – як “традиціоналізм” (“школа традиціоналізму”), 
знакова не тільки як унікальний феномен критики модерну зсередини з 
позиції протиставлення йому світу “Традиції” (премодерну, донаукової 
парадигми) [1], але, перш за все, в ключі розробки самої дуалістичної 
моделі Традиція vs. Сучасність у площині протиставлення двох ради-
кально протилежних типів онтології, гносеології, культури [2], що до-
зволило переосмислити історію філософії і всього пізнання у суворо 
парадигмальному ключі – і задовго до постмодернізму дійти висновку 
про автономність і рівноцінність описаних парадигмальних дискурсів 
[4, с. 16], що пізніше було чітко відзначено і філософом-традиціоналіс-
том Ю. Еволою: “... Ідеї, викладені Геноном..., вимагали уваги головним 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 407

чином з точки зору морфології цивілізацій...” [10, с. 277]. Під словом 
“парадигма”, імплементованим у цей контекст А. Дугіним, слід розумі-
ти один із двох глобальних типів людського існування та епох розгор-
тання людської цивілізації від міфу до історичного часу: “Розуміння 
парадигми в нашому дослідженні є широким теоретичним концептом, 
узагальнюючим базові установки людського світогляду, пов’язаного 
з конкретними типами свідомості і раціональності, які, у свою чергу, 
визначають структуру мови і всього спектру закладених у ній дискур-
сів” [9, с. 9]. Присвятивши висвітленню теорій традиціоналістів низку 
публікацій у 1990-х рр. (підсумованих у курсі лекцій Нового універси-
тету “Філософія традиціоналізму” [8]), російський дослідник захищає 
кандидатську дисертацію в галузі філософії науки, яка лягла в осно-
ву монографії “Еволюція парадигмальних основ науки” [9], що в ній 
автор, констатуючи стрімкі світоглядові зміни другої пол. XX ст., до-
повнює традиціоналістську методологію “третьою парадигмою” – по-
стмодерном (висвітлюючи останню крізь призму понятійного апарату, 
розробленого Р. Геноном і його послідовниками). Таким чином точка 
зору, з якої А. Дугін висвітлює проблематику постмодерну, суттєво різ-
ниться від позиції західних дослідників, філософська база яких, як і їхні 
апологетичні/критичні оцінки, утверджується в парадигмі модерну як 
основній точці відліку. На противагу цьому, продовжуючи та розви-
ваючи загальну лінію школи інтегрального традиціоналізму, А. Дугін, 
як і низка ін. російських академічних дослідників, очевидно тяжіє до 
парадигми премодерну (Традиції) як єдино легітимної точки відліку – 
що, своєю чергою, приводить його до оригінальних висновків стосовно 
ситуації пост-Сучасності – а також констатації унікальності властиво 
російської (і пострадянської) дійсності в парадигмальному зрізі. 

У своєму “тотальному метафізичному резюме” [6, с. 287], як його 
іменує сам автор, А. Дугін, аналізуючи втілення парадигм модерну і 
постмодерну на постімперських теренах Євразійського континенту, 
приходить до відвертого висновку: ані модерн, ані, відповідно, по-
стмодерн у цій частині планети не були “внятно” реалізовані, не 
дійшли свого повноцінного розвою і не змінили одне одного у ха-
рактерній для Заходу логічній послідовності [6, с. 296]. Розглядаю-
чи розгортання історії крізь призму традиціоналістського бачення, а 
саме як деградацію парадигм, зміну епох у напрямі онтологічної та 
гносеологічної інволюції (від Золотого до Залізного віків у Гесіода),  
А. Дугін підкреслює спадковість, що існує між премодерном, мо-
дерном та постмодерном, особливо наголошуючи на тому, що по-
стмодерн за “нормального” розвитку подій неможливий без попере-



Наукові записки408

дньої реалізації інтелектуального проекту Сучасності: “Постмодерн 
обов’язково слідує за модерном, він не може з ним співіснувати або 
йому передувати” [6, с. 290]. Якщо головною ознакою премодерну 
А. Дугін визначає сакральну цілісність, виражену у чіткій ієрархіч-
ній структурі “Центр-Периферія”, а ознакою модерну – заперечення 
і зняття вісьового Центру, сакрального Суб’єкта (“смерть Бога” Фрі-
дріха Ніцше) та протиставлення йому суб’єкта раціонального (“Cogito 
ergo sum” Рене Декарта) – то знаком ситуації постмодерну виступає 
ануляція і самого ratio, його дисолюція в хаотичній Периферії, еман-
сипованій від будь-якої смислової домінації. Інший російський до-
слідник традиціоналізму Гейдар Джемаль, аналізуючи процес зміни 
трьох парадигм та проглядаючи його витоки у філософії життя Анрі 
Бергсона (який, що характерно, був об’єктом постійної критики з боку 
свого сучасника-традиціоналіста Р. Генона), озвучує подібні висно-
вки: “Бергсон знищив інтуїцію центру виходячи з того, що поставив 
під сумнів інтуїцію власного “я”.... В розпочатому з приходом нової 
плеяди постмодерністських філософів “жіночому дискурсі” повністю 
зникає суб’єкт як трансцендентний ініціатор проекту...” [3, с. 339]. 

Однак на просторі глобальної цивілізаційної невизначеності  
А. Дугін узагалі ставить під сумнів легітимність термінів “модерн” 
і “постмодерн”, і для адекватного опису цілком звичної для нас па-
радоксальної щоденної дійсності вводить абсолютно нове поняття. 
Підсумовуючи премодерн як етап “зачарованого світу”, холістської 
міфопоетики, модерн – як етап інсталяції суб’єкта і ствердження 
раціональності, а постмодерн – як ревізію та завершення модерну, 
що передує йому, А. Дугін підкреслює їхню хронологічну спадко-
вість і взаємопов’язаність. Водночас при розгляді пострадянської 
дійсності автор викриває “парадигмальну аномалію”, якій дає назву 
“археомодерн”: “Це не якась нова парадигма, це особлива ситуація, 
коли замість діахронічного переходу від парадигми премодерну до 
модерну ми маємо справу із синхронічним накладенням парадигми 
модерну на парадигму премодерну, із суперпозицією двох парадигм”  
[6, с. 294]. Очевидна архаїка та ірраціональність російського (і взагалі 
євразійського мислення), абсурд і каламбурність його існування в па-
радигмі модерну, прямо чи опосередковано викриті практично всіма 
російськими літераторами, митцями, філософами, і, що характерно, 
гумористами, – це і є та субстанція, яка слугує основою пострадян-
ського мислення. Аналогічний висновок А. Дугін формулює і раніше 
в роботі “Філософія політики”, порівнюючи різні цивілізаційні схеми 
сьогодення, – однак відзначаючи особливу гостроту ситуації в Росії: 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 409

“Сучасна російська (та й загальнолюдська) реальність така, що різні 
суспільства живуть сьогодні в різних парадигмальних умовах, що на-
кладаються одна на одну” [7, с. 313]. 

В означеному контексті російський дослідник акцентує на тому, 
що археомодерн, попри видиму подібність із постмодерном у наборі 
його негативів, має абсолютну іншу природу і власне постмодерном 
не є і бути не може. А. Дугін, критично перераховуючи низку рис су-
часного пострадянського суспільства, з одного боку, визнає, що “це, 
дійсно, дуже нагадує постмодерн: Тарантіно і “Єдина Росія” – явища, 
дійсно, з одного сегменту” [6, с. 288], яскраво репрезентуючи бодрі-
йярівський світ симулякрів. Однак далі філософ, роблячи екскурс у 
теорію парадигм та експлікуючи генезис як модерну, так і постмо-
дерну, виявляє, що стан абсурду, притаманний російській дійсності, 
розпочався не в другій пол. XX ст. з маніфестом постмодерністської 
культури, а задовго до нього – на поч. XVIII ст. – і незмінно супро-
воджував російський соціум до сьогодні. Автор фактично констатує 
те, що в Росії не склався сам модерн, він не був повноцінно втілений, 
а тому і не був доведений до логічного завершення, парадоксально 
співіснуючи з пластами архаїки (“Модерн встановлюється, але одно-
часно проходить повз” [6, с. 331]), і цей алогічний симбіоз як ніщо 
інше характеризує класичне уявлення про “російську душу”. Порів-
нюючи субстанцію, що слугує основою пострадянського мислення, 
із західною свідомістю, А. Дугін підкреслює відсутність спадковості 
та хоча би видимої впорядкованості слоїв премодерну і модерну в ро-
сійській картині світу, знаходячи тільки їхнє суперечливе (і в той же 
час парадоксально мирне) поєднання: “Тут у справу вступає глибин-
на архаїка, котра щиро не розуміє взагалі самого існування модерну” 
[6, с. 296]. 

Як наслідок, нелегітимним для пострадянської свідомості стає і 
постмодерн, який так само поверхово накладається на археомодер-
ністську коекзистенцію парадигм, і ще більше викривлюючи загальну 
картину: якщо на Заході він є логічним підсумком модерну, доведе-
ного до абсурду, то в Росії – тільки черговим імпортованим брен-
дом, актуальним лише для вузького прошарку. “De facto” російський 
філософ ставить нас перед реальністю “сну наяву” [6, с. 331], і цей 
хворобливий стан підвісного мосту між свідомістю і підсвідомістю 
він характеризує як легітимний стан євразійської цивілізації останніх 
триста років. Висловлюючись у термінах структуралізму, А. Дугін за-
являє: “Археомодерн – це такий стан, де структури значно більше, 
ніж керигми, при цьому сама керигма така, що жодним чином (навіть 



Наукові записки410

виключно кривим) не проростає з даної структури, бувши принесе-
ною зовні і некоректно встановленою” [6, с. 315]. Далі автор прямо 
вводить у контекст лекції термін “delirium”. Першу констатацію та-
кого стану А. Дугін убачає в суперечці між слов’янофілами і проза-
хідними російськими мислителями XIX ст. : “Чаадаєв першим і ще до 
появи самої російської класичної філософії помітив невідповідність 
російського суспільства і російського мислення законам европей-
ської керигми...” [6, с. 331], а сам характер інтелектуального конфлік-
ту між двома таборами він визначає як дві спроби розв’язати про-
блему археомодерну – або через елімінацію архаїки та поступальну 
модернізацію (“західники”), або через радикальний консервативний 
поворот до структури, цілковите зняття модерну з порядку денного 
(слов’янофіли). Як мислитель-традиціоналіст та ідеолог неоєвразій-
ства, А. Дугін (із суттєвими зауваженнями стосовно теперішньої іс-
торичної ситуації) визнає перевагу консервативного підходу, в якому 
вбачає універсальну відповідь багатополярного традиційного світу – 
модерну, ототожнюваному ним із Заходом як концептом: “... Ніякого 
єдиного шляху розвитку цивілізації не існує, за такою претензією 
приховується лишень прагнення однієї конкретної агресивної форми 
цивілізації, а саме романо-германської цивілізації, до універсальнос-
ті, виключності, гегемонізму і абсолютності” [5, с. 505]. 

Очевидно, що описаний стан євразійської свідомості, квазіцивілі-
зації, розгорнутої на площі “однієї шостої частини світу”, цей від-
окремлений та абсурдний у власній екзистенціальній основі мікро- і 
макрокосм перебуває у булгаковському “стані явно ненормальному”. 
Трясовина подібної глобальної лихоманки, не без гумору очевидна 
усім, фундаментальне відчуття “ненормальності” дійсного стану ре-
чей і т. зв. “російського шляху” ставить питання виходу із замкненого 
кола археомодерну. “Delirium” археомодерну потребує метафізично-
го лікаря, і на його місце А. Дугін ставить переосмислений Суб’єкт: 
“... Потрібно усвідомити археомодерн як хворобу, стати до нього у 
фундаментальну опозицію, стати на бік архаїки в археомодерні, ді-
ючи в ім’я традиційного суспільства” [6, с. 359-360]. Проте в цьому 
контексті ми зіштовхуємось із доволі парадоксальною гносеологіч-
ною установкою, що стосується суб’єктивного та вольового – і навіть 
багато в чому раціонального (а, отже, модерністського за методом) – 
вибору Традиції на противагу Сучасності: “При цьому потрібно бути 
не менш, а то і більш розсудково-вольовим модерністом, справжнім 
і повноцінним суб’єктом, так як у противному випадку ця ситуація 
ніколи не вирішиться...” [6, с. 360]. Така позиція, попри певну пара-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 411

доксальність, у дійсності тільки повторює настанови інтегрального 
традиціоналізму і філософії Консервативної Революції, засновані 
на можливості нового, відстороненого (“об’єктивного”) осмислення 
першої парадигми [8, с. 27-32] – неможливі в межах самої першої 
парадигми. Сам феномен традиціоналізму як у духовній, політичній 
– і, що характерно, гносеологічній – площинах виявляється тільки 
за межами Традиції, в умовах її втрати, що, своєю чергою, гарантує 
можливість “post factum” осмислити сутність Традиції так, як це було 
неможливо раніше, що перегукується з ніцшеансько-юнгерівськими 
тезами “творення нових цінностей” та “повторного призиву богів”. 
Новий духовний Ренесанс стає можливим тільки в умовах досягнен-
ня “нульової точки”, тотального нігілізму – та вольової перемоги над 
ним: “Пересічення лінії, проходження нульової точки розділяє драму, 
позначаючи середину, але не кінець” [12, с. 38-39]. 

Екстраполюючи наявну гносео-онтологічну проблему на площину 
історичних процесів усередині Росії, А. Дугін вводить її у сферу по-
літичного і глобальний рецепт, який він їй виписує, прямо пов’язує 
з Консервативною Революцією, розуміючи її не як умовний фразео-
логізм, але як конкретно-історичний підхід, розроблений одноймен-
ною течією німецької філософії 1920-1940-х рр. Прикладаючи її як 
хірургічний інструмент до хворого археомодерном, А. Дугін особли-
во підкреслює: “... Консервативна революція – не архаїка!” [6, с. 356]. 
Будь-які сплески архаїки в сучасному соціумі філософ ототожнює з 
археомодерном, тоді як феномен Консервативної Революції в її пи-
томому значенні (Артур Мьоллер ван ден Брук, Освальд Шпенглер, 
Ернст Юнгер, Фрідріх Юнгер, Карл Шмітт) він розглядає як осмис-
лений вибір, здійснений консервативно-революційним суб’єктом в 
умовах викликів модернізації, і цей вибір пролягає між керигмою та 
структурою, між самим модерном та архаїкою – на користь остан-
ньої: “Справжня Консервативна Революція – це справа суб’єкта, це 
свідомий і вольовий вибір, обдумане та неінерційне звернення до 
структури як до цінності” [6, с. 358]. Стає зрозумілим, що можли-
вість акції цивілізаційного еволаїстського “re-volvere” [11, с. 7] від-
кривається лише при попередній повній реалізації базового концепту 
переходу – оформлення ресакралізованого Суб’єкта як головної дійо-
вої особи. Повноцінне ж подолання суб’єкта раціонального можливе 
тільки при його повній самореалізації, яка тільки і відкриває горизонт 
його онтологічного вибору у бік добровільної саморезолюції – заради 
вічних цінностей оновленого світу. 



Наукові записки412

Література:
1. Генон Р. Кризис современного мира / Рене Генон // Традиционные 

формы и космические циклы. Кризис современного мира / Рене Генон. –  
М. : Беловодье, 2004. – С. 149–300. 

2. Генон Р. Царство количества и знамения времени / Рене Генон // Цар-
ство количества и знамения времени. Очерки об индуизме. Эзотеризм Дан-
те / Рене Генон. – М. : Беловодье, 2003. – С. 7–302. 

3. Джемаль Г. За пределами постмодернизма / Гейдар Джемаль // Ре-
волюция пророков / Гейдар Джемаль. – М. : Ультра. Культура, 2003. –  
С. 331–350. 

4. Дугин А. Постфилософия. Три парадигмы в истории мысли / Алек-
сандр Дугин. – М. : Евразийское Движение, 2009. – 704 с. 

5. Дугин А. Преодоление Запада (эссе о Николае Сергеевиче Трубец-
ком) / Александр Дугин // Основы евразийства. – М. : Арктогея центр,  
2002. – С. 503–520. 

6. Дугин А. Радикальный субъект и его дубль / Александр Дугин. – М. : 
Евразийское Движение, 2009. – 464 с. 

7. Дугин А. Философия политики / Александр Дугин. – М. : Арктогея, 
2004. – 616 с. 

8. Дугин А. Философия традиционализма (Лекции Нового Университе-
та) / Александр Дугин. – М. : Арктогея-Центр, 2002. – 624 с. 

9. Дугин А. Эволюция парадигмальных оснований науки. – М. : 
Арктогея-Центр, 2001. – 418 с. 

10. Эвола Ю. Лук и булава / Юлиус Эвола. – СПб : Владимир Даль, 
2009. – 384 с. 

11. Эвола Ю. Люди и руины / Юлиус Эвола // Люди и руины. Критика 
фашизма : взгляд справа / Юлиус Эвола. – М. : АСТ, 2007. – С. 5–268. 

12. Юнгер Э. Через линию / Эрнст Юнгер // Судьба нигилизма. – СПб : 
Издательство С.-Петербургского университета, 2006. – С. 7–64. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, провідний нау
ковий співробітник, ректор Вищої школи філософії Інституту філо-
софії ім. Г. С. Сковороди НАНУ В. П. Загороднюк



Серія “Філософія”. Випуск 8. 413

УДК 111:32

Дмитро Шевчук

ПОЛІТИЧНЕ ЯК УЯВЛЕНЕ ТА СИМВОЛІЧНЕ:  
ДО ОНТОЛОГІЇ ПОЛІТИЧНОГО СВІТУ

У статті проаналізовано поняття політичного як уявленого 
та символічного. Звертається увага на інтерпретацію політич-
ного світу як простору, що конституюється на основі соціаль-
ного уявлення та символічних значень. Досліджуються також 
питання становлення соціальних уявлень, суті символізму та 
можливості раціонального осмислення політичного як уявленого 
та символічного. 

Ключові слова: політичне, політичний світ, уявлення, сим-
вол, онтологія.

Shevchuk D. Political as imaginary and symbolic: to the 
onthology of political world

In the article it is analyzed the concept of political as imaginary 
and symbolic. Author pays attention to the interpretation of political 
world as space that is institutionalized on the basis of social 
imaginary and symbolic meaning. The questions of establishment 
of the social imaginary, the essence of symbolism and possibility of 
rational understanding of political as imaginary and symbolic are 
investigated. 

Key words: political, political world, imaginary, symbol, onthology.

Шевчук Д. Политическое как воображаемое и символичес-
кое: к онтологии политического мира

В статье проанализировано понятие политического как во-
ображаемого и символического. Обращается внимание на ин-
терпретацию политического мира как пространства, которое 
контитуируется на основании социального воображения и сим-
волических значений. Исследуются также вопросы становления 
социальных воображений, сути символизма и возможности ра-
ционального осмысления политического как воображаемого и 
символического. 

Ключевые слова: политическое, политический мир, вообра-
жение, символ, онтология.

У рамках осмислення онтології політичного світу важливим ас-
пектом є філософське розуміння суті політичного як такого. Одним із 

© Дмитро Шевчук, 2011



Наукові записки414

способів проявлення політичного є представлення його як символіч-
ного та уявленого, що дає змогу показати глибокі зв’язки політичних 
феноменів із культурою та соціокультурними процесами, що вплива-
ли на формування порядку політичного світу. Такий спосіб розуміння 
політичного виводиться із того, що практично усі сфери людського 
буття просякнуті символічним та уявленим. Як вдало зазначив К. Кас-
торіадіс, “стосунки між індивідами і групами, поведінка, мотивації не 
просто незбагненні для нас, але неможливі самі по собі поза категорі-
єю уявлюваного” [3, с. 181]. Політичний світ, відтак, постає як резуль-
тат соціальної уяви та символічного обміну. Пов’язане це із тим, що 
політична реальність проектується на свідомість індивіда і далі моде-
люється свідомістю в акті імаґінації. Політичне, яке проявляється як 
символічне та уявлене, надає суспільству внутрішньої згуртованості 
та закладає підстави для проведення різниці із Чужим/Іншим, а відтак, 
витворення власної ідентичності. Звернення уваги на систему сим-
волів, що зустрічаються в політичному просторі, генезис соціальної 
уяви (зокрема, тих її елементів, що формуються в епоху Нового часу 
і закладають основи сучасного розуміння політичних феноменів) до-
зволяє краще зрозуміти сутність сучасних феноменів, що пов’язані із 
утвердженням нового уявленого та символічного порядку, який деста-
білізує класичний порядок політичного світу. Розуміння політичного 
як уявленого і символічного передбачає, крім цього, співвіднесення 
політичних феноменів із культурними системами, які часто їм переду-
ють та зумовлюють їхню появу. Такими системами можуть виступати, 
наприклад, ідеологія та утопія. Загалом, така інтерпретація політич-
ного дає краще розуміння того, що ступінь і характер символізації, а 
також інтенсивність впровадження символів в простір політики визна-
чається та обумовлюється політичною культурою. 

Загальною метою цього дослідження є окреслення можливості 
осмислення політичного як символічного та уявленого на основі роз-
гляду найбільш суттєвих аспектів творення та функціонування со-
ціальної уяви як соціо-політичного феномену та зв’язку політики із 
символічним порядком, який обумовлює розуміння явищ політичного 
світу. Зауважмо, що окремі аспекти цієї проблематики були предме-
том вивчення низки сучасних філософів та політологів. У першу чергу 
слід згадати відоме дослідження націоналізму, представлене в праці 
Бенедикта Андерсона “Уявлені спільноти” (“Imagined Communities”), 
в якому, власне, проаналізовано способи конституювання політич-
ної спільноти за допомогою уяви. Андерсонова концепція уявлених 
спільнот у певний спосіб закладає розуміння політичного як уявле-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 415

ного в працях сучасних політичних і соціальних філософів. Зокрема, 
це очевидно, якщо звернутися до праці Чарльза Тейлора “Сучасні со-
ціальні уявлення” (“Modern Social Imaginaries”). До проблеми розу-
міння ролі уявлення та символів в існуванні соціальних та політичних 
інституцій звертається Корнеліус Касторіадіс. Крім цього, розуміння 
політики як символічної сфери, представлене в рамках постфрей-
дівської психоаналітичної теорії, наприклад, у працях Ж. Лакана та  
С. Жижека. Загалом же, такий підхід до осмислення поняття полі-
тичного, а відтак, до розуміння способу буття феноменів політичного 
світу, може бути спрямований на вироблення нової онтології полі-
тичного. Так, наприклад, К. Касторіадіс декларує таке: “Уявлені со-
ціальні значення покладають нас у присутність певного первинного, 
першопочаткового, неуникненного способу буття, продумати який, 
відштовхуючись від нього самого і в той же час не підпорядковуючи 
його вже наявним наперед логічно-онтологічним схемам, нам ще до-
ведеться” [3, с. 447]. Цей новий підхід до осмислення політичного 
світу орієнтується на те, щоб мислити цей світ як реалізацію суспіль-
но-історичного начала загалом та проявлення соціальної уяви в кон-
кретних соціокультурних умовах зокрема. 

Інтерпретацію політичного як символічного та уявленого можемо 
здійснювати на основі розуміння загальних принципів соціально-полі-
тичної онтології та способу існування соціальних і політичних фактів 
та інституцій. Згідно з Джоном Серлем, соціальна реальність має не-
видиму структуру. Це створює серйозні проблеми для соціально-фі-
лосфоського аналізу, оскільки соціальні факти видаються звичними та 
очевидними. Згідно із Дж. Серлем, соціальна онтологія вибудовується 
на трьох основних “стовпах”, а саме: колективній інтенціональності, 
надаванню функції та конститутивних правилах. Інтенціональність 
постає однією із властивостей свідомості як здатність нашого розу-
му уявляти об’єкти та стани речей у світі інакше, аніж вони є самі по 
собі. Тож інтенціональність використовується Дж. Серлем як термін 
для позначення характеристики уявлень, завдяки яким вони належать 
до чогось і на щось спрямовані. Колективна інтенціональність постає 
особливим видом інтенціональності. Дж. Серль зазначає таке: “Багато 
видів тварин, а наш вид [homo sapiens – Д. Ш. ] особливо, мають здат-
ність до колективної інтенціональності. Під нею я розумію не лише те, 
що вони залучені до спільної поведінки, але також те, що вони поділя-
ють інтенціональні стани, такі як переконання, бажання та інтенції. На 
додаток до одиничної інтенціональності ми маємо також колективну 
інтенціональність. Яскравим прикладом цього є випадок, коли я ро-



Наукові записки416

блю щось лише як частина ми робимо щось” [9, c. 23]. Колективна 
інтенціональність постає як елемент, що забезпечує перехід від фізич-
ної реальності до соціальної. Надавання функції для соціальних та по-
літичних об’єктів і явищ, своєю чергою, пов’язана із здатністю свідо-
мих агентів творити соціальні факти. Функції не є притаманні об’єкту 
чи явищу соціально-політичної реальності від початку, вони призна-
чаються щодо інтересів суб’єктів. А тому, можемо додати до цього, 
що суб’єктові слід уявити об’єкт як такий, що йому можна приписати 
певну соціальну чи політичну функцію. До цього додаються консти-
тутивні правила. Вони постаються як своєрідний засіб впорядкування 
соціальної уяви. Це, по суті, такі правила, що створюють можливість 
певних соціальних і політичних дій. На основі цих правил творяться 
інституції, які можемо знайти в політичному світі. А тому, дещо пе-
рефразовуючи Дж. Серля, формулу конструювання соціальної та по-
літичної реальності можемо представити у вигляді: Х слід уявляти як 
Y в контексті Z. Тобто, іншими словами, соціальні речі та феномени 
несуть із собою певні соціальні значення в певному контексті. Остан-
ні ж постають як уявлені значення, тим самим творячи самі соціальні 
речі та феномени. У такий спосіб здійснюється інституціоналізація со-
ціального та політичного світів. При цьому, як зазначає К. Касторіадіс, 
“інституціоналізація суспільства є те, чим вона є, і такою, якою вона 
є, остільки, оскільки вона “матеріалізує” магму уявлених соціальних 
значень, через відсилання до якої індивіди та об’єкти тільки й можуть 
бути схоплені і навіть просто існувати; і про цю магму також не можна 
сказати, що вона існує окремо від індивідів та об’єктів, яким вона дає 
бути” [3, с. 437]. В кожному разі розуміння політичного як символіч-
ного та уявленого передбачає також розуміння політичного світу як 
світу значень. Саме через конституювання себе як світ значень полі-
тичний світ, у певному сенсі, набуває можливості буття, оскільки він 
задовільняє потребу індивідів у смислах. 

Політична спільнота може поставати як уявлений конструкт. 
Така її інтерпретація представлена, зокрема, Б. Андерсоном. У праці 
“Уявлені спільноти”, здійснюючи аналіз походження та поширення 
націоналізму як культурного артефакту особливого виду, дослідник 
дає визначення нації в антропологічному смислі. Нація – це уявлена 
політична спільнота як генетично обмежена і суверенна: “Вона [на-
ція – Д. Ш. ], – пише Б. Андерсон, – уявлена тому, що представники 
навіть найменшої нації ніколи не знатимуть більшості зі своїх спів-
вітчизників і навіть не чутимуть нічого про них, і все ж в уяві кож-
ного житиме образ їх співпричетності” [1, с. 22]. Таке визначення на-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 417

ції виводиться із переконання філософа, що будь-яка спільнота, яка є 
більшою за первісне поселення, є уявленою. Манера уявлення, таким 
чином, є підставою для розрізнення різного типу спільнот. Сама ж 
уява може поставати як неусвідомлений чинник цілісності та єдності 
спільнот. Уявлення модерних спільнот, стверджує Б. Андерсон, стало 
можливим через напіввипадкову та вибухоподібну взаємодію між ка-
піталізмом як новим способом виробництва та системою виробничих 
відносин, друком як новою технологією комунікації та лінгвістичним 
розмаїттям людства, що є емпіричною даністю. 

Загалом, політичний світ, його порядок та спосіб існування фено
менів, що в ньому проявляються, визначаються, значною мірою, тим, 
як люди уявляють свою політичну та соціальну екзистенцію. У такий 
спосіб народжується феномен соціального уявлювання. Соціальне 
уявлювання, як визначає його, наприклад, Чарльз Тейлор, – це щось 
ширше та глибше за інтелектуальні схеми, до яких відсилаються люди, 
коли мислять про соціальну реальність. Соціальне уявлення стосуєть-
ся того, як люди ставляться до свого соціального та політичного бут-
тя, у який спосіб вони комунікують з іншими, які мають очікування 
та сподівання, а також які нормативні концепції витворюють з метою 
перелаштування політичного світу та які образи для цього викорис-
товують [10, c. 37]. Ч. Тейлор звертає увагу на три основні аспекти 
соціального уявлення: по-перше, це те, яким чином звичайні люди 
уявляють своє соціальне оточення, що виражається не теоретичними 
категоріями, але за посередництвом образів та різного роду нарацій; 
по-друге, це переконання, які характерні для усього суспільства, а 
не для малої групи теоретиків, які розробляють теорії соціальних та 
політичних устроїв тощо; по-третє, спільне розуміння певних фено-
менів політичного світу, що зумовлює спільні практики та відчуття 
легітимності дій на основі їх здійснення чи підтримки значною час-
тиною суспільства. Соціальне уявлення може бути потрактоване як 
певна внутрішня мапа чи опис політичного світу, що, зокрема, сприяє 
нашій орієнтації в ньому і вказує на те, як можемо та повинні діяти 
в тих чи інших соціальних і політичних контекстах. При цьому Ч. 
Тейлор зазначає, що такий внутрішній опис не є теоретичним осмис-
ленням соціального простору, оскільки значною мірою пов’язаний із 
соціальною та політичною практикою: “Розуміння, що складає час-
тину практики, – пише він, – так стосується соціальної теорії, як моє 
вміння орієнтуватися у відомій мені місцині до її (детальної) мапи. 
Легко зможу зорієнтуватися, хоча ніколи не оглядав цієї місцини із 
загальної перпективи, яку дає мапа” [10, c. 40]. Соціальне уявлення 



Наукові записки418

нам слід розуміти як складний феномен, що включає в себе принай-
мні два рівні – рівень соціальних і політичних фактів та рівень норм. 

Сучасне соціальне уявлення постає результатом соціокультурних 
процесів, що відбувалися в політичному світі, починаючи з епохи 
Нового часу. Саме тоді постає новий моральний порядок, який про-
никає в порядок уявлюваного, здійснюючи трансформації засад по-
літичного світу. З цього приводу Ч. Тейлор зазначає таке: “Модерна 
теорія морального порядку поступово проникає і перетворює наше 
уявлення. В цьому процесі те, що спочатку було лише ідеалізацією, 
стає складним соціальним уявленням завдяки прийняттю та зв’язку із 
соціальною практикою, як традиційною, так і часто з тією, що була 
зміненана завдяки контакту” [10, c. 45]. Прикладом проявлення цих 
змін є революції, що мали місце в XVIII-XIX ст. Одним із наслідків 
цих процесів було впровадження в політичний світ ідеї соціального 
конструктивізму, який став рисою політичної культури. Загалом же, 
ці процеси демонструють як зміни соціального уявлення зумовлюють 
зміни нашого політичного світу. 

Соціальна та політична реальність конституюється уявою, але уява 
може діяти як конструктивно, так і деструктивно щодо політичного 
світу. Вона може утверджувати актуальний стан речей в політичному 
світі, або ж піддавати його сумнівові. Згідно з П. Рікером, своєрід-
ними типами неадекватності суспільної уяви є, наприклад, ідеологія 
та утопія [6, с. 8]. Буття людини в політичному світі тісно пов’язане 
із цими феноменами. Ідеологія може інтерпретуватися навіть як спо-
сіб конструювання суб’єкта політичної дії за допомогою відсилання 
до уяви. Утопія, натомість, постає як уявлення реальності, що харак-
теризується найкращою реалізацією політичних ідеалів, наприклад, 
рівності, справедливості, демократії тощо. 

При цьому слід також звернути увагу на те, що неадекватність 
конституювання політичного світу за допомогою уяви може мати 
місце тоді, коли політичне цілком витісняється в уяву і редукуєть-
ся до уявлюваного образу. У такий спосіб втрачається безпосеред-
ність політичного буття, що зумовлює перетворення політичного 
на постполітичне. Останнє є наслідком раціоналізації політичного 
світу: “Сучасний світ, якщо судити про нього поверхово, доводить 
або намагається довести раціоналізацю до своєї межі.... Як не па-
радоксально, незважаючи на, а скоріше в результаті цієї скрайньої 
“раціоналізації” життя сучасного світу виявляє настільки високий 
ступінь підкорення уявлюваному, що в цьому вона не має собі рів-
них в жодній архаїчній чи історичній культурі” [3, с. 175]. Наслід-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 419

ком такого підпорядкування реальних об’єктів уявлюваному є те, що 
образ починає панувати над дійсністю, а політичний світ характери-
зується спектакулярністю. При цьому раціональне трансформується 
у псевдораціональне, яке проявляється, наприклад, у тому, що по-
літичне проявляє себе через універсум символів, які зациклюються 
лише на собі і не відтворюють реальності. У такий спосіб політичний 
світ може бути інтерпретований та підданий критиці як “суспільство 
спектаклю”. Концепцію суспільства спектаклю представив французь-
кий мислитель середини ХХ століття Гі Дебор, який стверджував, що 
на сучасному етапі розвитку все життя проявляється як нагромаджен-
ня спектаклів [2]. Спектакль постає як світогляд, що реалізувався в 
дійсності, набув матеріального втілення та став об’єктивним. Згідно 
із Гі Дебором поняття спектаклю викликає декілька конотацій, які ма-
ють відношення до сучасного способу існування політичного світу, а 
саме: пасивність суб’єктів-глядачів, візуальний характер пізньокапі-
талістичної економіки, постановка дій влади, умовність соціальних 
конвенцій. Тож спектакль можна потрактувати як концентрацію не-
реальності реального політичного світу. В цьому аспекті політичне 
як уявлене протиставляється політичному як практичній діяльності, 
оскільки спектакль не допускає активності суб’єкта, зумовлюючи 
лише його несвідомі реакції. Крім цього, політичні феномени, які в 
суспільстві спектаклю перероджуються в уявлення, протистоять са-
мим собі, оскільки мають місце значні суперечності між їхніми без-
посередніми проявами в політичному світі та їхнім опосередкованим 
образом представлення в уяві. 

Політичний світ є світом символічної дії. Здатність до символі-
зації, згідно з П. Рікером, є однією із основних здібностей людини. 
Символ П. Рікер розуміє як структуру значення, де один смисл, який 
є прямим, первинним і буквальним, означає також інший смисл, який 
є вторинним та неочевидним і який можна зрозуміти, лище відсилаю-
чись до первинного смислу [5, с. 44]. У такий спосіб, політичний світ 
перетворюється на герменевтичне поле. Дія в цьому світі є символіч-
но опосередкованою, оскільки передбачається, що суб’єкт дії є здат-
ним до мовної діяльності. Символи тісно пов’язані із мовою, за допо-
могою якої відбувається вираження уявлень та відтворення світу. “... 
Символи, які розглядаються в широкому значенні, – пише П. Рікер, – 
залишаються іманентними дії, безпосереднє значення якої вони кон-
ституюють; але вони можуть конституювати також автономну сферу 
уявлень культури: вони, відповідно, виражені в якості правил, норм 
і т. д.” [4, с. 11]. Пов’язання символізму із діями в політичному світі 



Наукові записки420

дає можливість уникнути психологізму, але дозволяє зберегти зв’язок 
із антропологічним та соціально-філософським підходами, що, своєю 
чергою, обумовлює необхідність брати до уваги культурний та со-
ціально-політичний характер символічних дій та значень, які вони 
несуть собою. Застосування ж герменевтичного підходу зумовлене 
тим, що, як переконує П. Рікер, символічні системи структурують-
ся в сукупності значень і набувають будови, яка співвідносна будові 
тексту. Герменевтична інтерпретація символіки при цьому постає як 
варіант саморозуміння та розуміння буття. Таке розуміння політич-
ного світу передбачає необхідність прийняти до уваги необхідність 
існування всеохопних символічних систем, що утворюють контекст, 
в якому проявляються та набувають значення конкретні феномени, 
що постають у політичному світі. 

Аналіз політичного світу як сфери символічного представлено 
постфрейдівським психоаналізом Ж. Лакана та С. Жижека. Політич-
не розуміється тут як таке, що реалізується на основі символічного 
обміну. Символічне структурується мовою, а тому воно несе із собою 
різного роду соціальні кодифікації (принципи, правила, заборони, 
спонуки тощо). Тим самим, порядок “Символічного” передбачає те, 
що кожного разу, коли ми вступаємо в інтеракцію із іншими людьми, 
то фактично потрапляємо в складну мережу правил та інших переду-
мов нашої комунікації. Крім цього, в рамках символічного порядку 
ми витворюємо уявлення про “Великого Іншого”, який має забезпе-
чити легітимність існування тих чи інших феноменів політичного сві-
ту і загалом його порядку. 

Розгляд соціальних та політичних інституцій через звернення до 
символічного порядку постає альтернативою до функціоналістсько-
го підходу в осмислені феноменів політичного світу, згідно з яким 
стверджується, що інституції не піддаються осмисленню інакше, 
аніж через звернення до їхніх функцій. На тісний зв’язок усього, що 
відкривається нам у суспільно-історичному світі, із символічним 
звернув увагу Корнеліус Касторіадіс у праці “Уявлені інституції сус-
пільства” [3, с. 133]. Зокрема, філософ займає позицію, згідно з якою 
інтитуції є символічними, соціально санкціонованими системами, в 
яких комбінуються в різноманітних співвідношеннях функціональ-
на та уявна складові. Символічний порядок, у певному сенсі, робить 
можливим проявлення реальних дій в соціальному та політичному 
світах. К. Касторіадіс зазначає, що реальні, індивідуальні та колек-
тивні дії, – праця, споживання, війна, любов, народження, – численні 
матеріальні продукти і процеси, без яких жодне суспільство не могло 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 421

б проіснувати ані миті, не є символами (не завжди, не безпосередньо). 
Але ні те, ні інше неможливе поза матерією символічного. Тож, та-
ким чином, можемо ствердити, що соціальні та політичні інституції 
не слід зводити до символів, однак їхнє існування неможливе поза 
рівнем символічного, що зумовлює для них необхідність створювати 
свою символічну мережу. К. Касторіадіс, подібно до П. Рікера, звер-
тає увагу на те, що ми зустрічаємося із символічним передусім у мові. 
Хоча додає до цього, що в соціальному бутті порядок символічного 
представлється також соціальними та політичними інституціями. В 
політичному світі фактично витворюється певна символічна мережа, 
або, як її окерслює К. Касторіадіс, – “санкціонована система симво-
лів”. При цьому філософ фактично звертається до неомаркистської 
теорії гегемонії А. Грамші та поструктуралістської теорії соціального 
дискурсу, зазначаючи, що роль символів, які складають подібні сис-
теми, полягає в тому, щоб прив’язати позначене (уявлення, розпоря-
дження, приписи, наслідки тощо) із позначенням, яким виступають 
символи, та узаконити цю залежність, тобто нав’язати її певній групі 
чи навіть усьому суспільству. В результаті творення та існування та-
кої мережі символів політичний світ пронизаний сіткою ритуальних 
відносин. 

При розгляді політичного світу як простору, де реалізується сим-
волічний порядок та соціальне уявлення, постає питання про можли-
вість раціоналістичної інтерпретації символічного та уявного рівня. 
Тобто, іншими словами, чи можемо ми чітко окреслити межі симво-
лічного та уявленого, відтак, і межі політичного, що постає через сим-
волічне та уявлене? Адже символічний порядок, якби ми не прагну-
ли максимально повного та раціонального осмислення тих чи інших 
феноменів, що ним породжені, завжди містить дещо, що такому по-
ясненню та інтерпретації не піддається. Те ж саме можемо стверди-
ти стосовно соціального уявлення: “Це [соціальне уявлення – Д. Ш.] 
значною мірою неструктуроване та неартикульоване розуміння цілої 
нашої ситуації, в рамках якого окремі риси нашого світу являють нам 
свої сенси. Ніколи не може воно бути адекватно вираженим у формі 
чітких доктрин з огляду на його необмежену та неокреслену суть” 
[10, с. 39]. Зокрема, щодо символічного та уявлюваного не може бути 
чітко встановлених причинно-наслідкових зв’язків та однозначного 
визначення. Символ, зокрема, характеризується відносною невизна-
ченістю, що може поставати як наддетермінація символів (велика 
кількість позначених може бути пов’язана із одним позначенням) або 
ж надсимволізація смислів (одне позначене може бути виражене ба-



Наукові записки422

гатьма позначеннями). К. Касторіадіс зазначає щодо символізму, що 
той не є вільно вибраним, ані нав’язаним суспільству, не є простим 
нейтральним інструментом, ані прозорим посередником, ані тим, що 
керує суспільством, ані тим, що підлягає лише функціональності. 
При цьому, “... “вибір” символа ніколи не може бути ані абсолютно 
неминучим, ані суто випадковим. Символ не нав’язує себе із неми-
нучістю природних явищ, але в той же час він не може бути так або 
інакше не співвіднесеним із реальним” [3, с. 135]. Можливість по-
яснення та інтерпретації символічної природи соціальних та політич-
них інституцій можемо виводити з того, що символи, які зустрічаємо 
в політичному світі, не беруться нізвідки, тобто не витворюються на 
основі безмежної свободи уявлення, але на основі вже символічних 
систем, що існують, тобто використовуючи певну данність. Тут фак-
тично задіюється спосіб розвитку культури на основі нашарування та 
надбудовування культурних пластів. 

Символізм політичного світу тісно пов’язаний із уявою про полі-
тичне та спирається на загальні механізми конструювання соціальної 
та політичної реальності, а саме здатність бачити речі інакше, аніж 
вони є насправді. Однак певні спотворення в політичному світі мо-
жуть мати місце, коли новий символізм починає використовуватися 
для позначення старої ситуації, що призводить до неможливості схо-
пити суть політичних феноменів. У цьому сенсі відбувається певна 
трансформація політичного на символічному рівні, що зумовлена 
лише впровадженням певних змін у дискурсивні практики. 

Загалом на основі окреслення політичного як символічного може-
мо зрозуміти краще способи дискурсивізації політичного світу. “Дис-
курс, – пише К. Касторіадіс, – нерозривно пов’язаний із символом, 
і це не просто якась “зовнішня умова”: дискурс бере своє начало в 
символізмі, але це не значить, що він ним фатально поневолений. 
Метою дискурса є зовсім не символізація. Смисл, який даний у від-
чутті, в мисленні та в уявленні, – ось до чого він прагне” [3, с. 157]. 
Політичний світ може розумітися як нескінченне поле дискурсивнос-
ті (наприклад, таке розуміння представлене в працях Е. Лакло та Ш. 
Муф [8]). Завдяки цьому конкретний дискурс ніколи не може повніс-
тю стабілізуватися та утвердитися. Зумовлене це також і тим, що в 
рамках символізації постійно здійснюється операція з переміщення 
смислу. Це, своєю чергою, може перешкоджати схопленню істинного 
способу існування того чи іншого явища в політичному світі. 

Уявлення та символізація відіграють важливу роль для форму-
вання політичної ідентичності. Кожна спільнота відчуває потребу у 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 423

витворенні (конструюванні) власної ідентичності: “Суспільство по-
винне визначити свою “ідентичність”, свою структуру, навколишній 
світ, своє ставлення до нього та об’єктів, які він містить, свої потреби 
та свої бажання. Без цих “визначень” неможливе існування людсько-
го світу, суспільства і культури – оскільки все в такому випадку зали-
шилося б нерозрізненим хаосом” [3, с. 165]. Значну роль для вирішен-
ня проблем ідентичності відіграють уявлення, а також відсилання до 
певних символів, наприклад, тих, що дають розуміння нашого місця 
в часі і просторі, що зумовлюють наше ставлення до інших та наші 
уявлення про їхній спосіб буття. 

Творення інституцій на основі уявлення та впровадження соціаль-
них значень зумовлює перебування політичного світу у процесі по-
стійного становлення та самозміни. Таким чином, політичне постає 
засобом проявлення і утвердження соціального та історичного в світі 
людини. 

Осмислення політичного як уявленого та символічного доповнює 
дві інших концепції політичного (концепцію політичного як антаго-
ністичного та концепцію політичного як агоністичного), які мають 
місце в сучасній політичній філософії. Розуміння поняття політично-
го через звернення до соціальної уяви та символізму допомагає окрес-
лити важливий аспект творення онтології політичного світу. Крім 
цього, такий підхід вказує на необхідність певного переосмислення 
політичної онтології, яке б приймало до уваги вкорінення політич-
ного світу в простір культури та особливості буття людини в світі, 
передбачаючи, таким чином, системи людських уявлень та символів 
як значимі елементи конституювання політичного. 

Література:
1. Андерсон Б. Уявлені спільноти. Міркування про походження й поши-

рення націоналізму / Б. Андерсон. – К. : Критика, 2001. – 272 с. 
2. Дебор Г. Общество спектакля / Г. Дебор. – М. : Логос, 2000. – 184 с. 
3. Касториадис К. Воображаемое установление общества / К. Касториа-

дис. – М. : Логос, 2003. – 480 с. 
4. Рикёр П. Герменевтика и метод социальных наук // Рикёр П. Герменев-

тика. Этика. Политика. Московские лекции и интервью. – М. : Изд. центр 
“Academia”, 1995. – С. 3-18. 

5. Рикёр П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике / П. Рикёр 
; пер. с фр. и вступит, ст. И. Вдовиной. – М. : “КАНОН-пресс-Ц”; “Кучково 
поле”, 2002. – 624 с. 

6. Рікер П. Ідеологія та утопія / П. Рікер. – К. : Дух і літера, 2005. – 386 с. 
7. Тейлор Ч. Что такое социальное воображаемое? // Неприкосновенный 



Наукові записки424

запас. – 2010. – № 1 (69). [Електронний ресурс]. – Режим доступу: http://
magazines. russ. ru/nz/2010/69/te3. html.

8. Laclau E., Mouffe Ch. Hegemony and socialist strategy. Towards a radical 
democratic politics. 2d edition – London, New York: Verso, 2001 – 198 p. 

9. Searle J. The Construction of Social Reality. – New York: The Free Press, 
1995. – 241 p. 

10. Taylor Ch. Nowoczesne imaginaria społeczne. – Kraków: Znak, 2010. – 
256 s. 

Рецензент: кандидат філософських наук, доцент, завідувач 
кафедри культурології та філософії Національного університету 
“Острозька академія” М. О. Зайцев



Серія “Філософія”. Випуск 8. 425

УДК: 101. 1; 371. 13 

Світлана Ганаба 

ОСВІТНІЙ ПОТЕНЦІАЛ ТЕОРЕТИЧНИХ  
РОЗВІДОК ЕДГАРА МОРЕНА

У статті акцентується увага на необхідності впроваджен-
ня принципів складного мислення в освітню сферу. Розглядаєть-
ся евристичний потенціал теоретичних розвідок Е. Морена, 
який є продуктивним у творенні системи превентивної освіти, 
яка допоможе людині, що живе в умовах мінливого, сповненого 
ризиків світу, бути успішною. 

Ключові слова: інноваційна освіта, складне мислення, ге-
штальт, трандисциплінарний. 

Ganaba S. Educational potential of the theoretical investigations 
of Edgar Moren. 

This article pays attention to the necessity of introduction the 
principles of complex thinking into educational sphere. 

Article deals with the evristic potential of theoretical investigations 
of Edgar Moren, which is productive in creation of system of preventive 
education, which can help a person living in the world full of risqué, 
be successful. 

Key words: innovational education, complex thinking, transdis
cipline, geshtalt (pattern). 

Ганаба С. Образовательный потенциал теоретических 
поисков Едгара Морена

В статье акцентируется внимание на необходимости вне-
дрения принципов сложного мишления в сферу образования. 
Рассматривается евристический потенциал теоретических по-
исков Э. Морена, которые являются продуктивными в формиро-
вании превентивного образования, которое поможет человеку 
быть успешным в условиях меняющегося мира. 

Ключевые слова: инновационное образование, сложное 
мышление, гештальт, трансдисциплинарный. 

Сучасна епоха є критичною в загальному процесі переходу до но-
вого типу цивілізаційного розвитку людства. Принципово якісні со-
ціальні зміни, з якими зіткнулося людство на початку ХХІ століття, 
пов’язані з процесами глобалізації, інформатизації, комунікативної 
революції. Вони ознаменувалися низкою змін глобального характеру, 
© Світлана Ганаба, 2011



Наукові записки426

що засвідчили про “вселенське неблагополуччя” та зачепили основи 
людського буття. 

Аналіз основних тенденцій та можливих перспектив розвитку 
людства демонструє, що людям доведеться долати багатоманітність 
суперечностей, що подекуди набули небезпечного конфронтаційного 
характеру. Це – суперечності між: локальним та глобальним, одинич-
ним та масовим, унікальним та загальним, матеріальним та духовним, 
традиційним та інноваційним тощо. Такі періоди людського життя 
К.  Ясперс окреслює поняттям “гранична ситуація”, яка нищить звич-
ний “ґрунт” людського існування та жорстко впливає на світовідчут-
тя особи [7, с. 232]. 

Катастрофічні моменти історії, на переконання М.  Бердяєва, зу-
мовлюють і катастрофу духу людського, і водночас нові обрії його 
розвитку, коли той “переживши момент розщеплення і роздвоєння, 
здатен співставити та протиставити ці два моменти – момент безпо-
середнього перебування в історичному і момент розщеплення із ним, 
щоб перейти у третій стан з ним, котрий надає особливої гостроти 
усвідомлення, особливої здатності до рефлексії і, разом із тим, у ньо-
му здійснюється особливе звернення духу людського до таїни істо-
ричного” [1, с. 6]. 

Фундаментальною відповіддю на виклик епохи, яка здатна забез-
печити подальший суспільний поступ, має бути формування ново-
го образу мислення, нових цінностей, нового відчуття і сприйняття, 
що відповідають сучасним швидкозмінним реаліям. В умовах, коли 
світ постійно еволюціонує, змінюється, трансформується, на думку 
Л. Горбунової, ми “маємо знайти свою тотожність як історичну не-
тотожність, тобто як тотожність, що перманентно долає себе в про-
цесі розвитку, свою ідентичність, як безперервний процес ідентифі-
кації – діяльності, відкритій у не визначеність майбутнього, у яке всі 
ми закономірно вже залучені” [2, с. 43]. Дослідниця стверджує: “Без 
кінця озиратися в минуле і лише в ньому шукати свою ідентичність, 
намагатися протягнути лінію долі з минулого, екстраполюючи її в 
майбутнє, все одно, що йти вперед з поверненою назад головою, – це 
заняття щонайменше безперспективне” [2, с. 43]. 

Сучасне суспільство, здійснюючи радикальний цивілізаційний 
поворот, загалом характеризується процесом самоорганізації нового 
типу мислення, яке називається складним. Складне мислення розро-
бляється постнекласичною наукою і реалізується у міждисциплінар-
них та трансдисциплінарних дослідженнях. 

Вагомий внесок у розробку тих чи інших аспектів складного мис-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 427

лення зробили Грегорі Бейтсон, Людвіг фон Берталанфі, Нюрберт Ві-
нер, Ервін Ласло, Ілля Пригожин, Едгар Морен тощо. 

Метою статті є акцентування уваги на необхідності впровадження 
принципів складного мислення в освітню сферу на прикладі теоре-
тичних розвідок Е. Морена. 

Едгар Морен – французький соціолог та філософ, засновник Цен-
тру трансдисциплінарних досліджень, президент Асоціації складного 
мислення. 

Дослідник висловлює переконання, що людині складне мислення 
не дається від природи, воно формується у процесі життя і велику 
роль у цьому відіграє освітній ресурс. Мета освіти майбутнього, на 
думку філософа, навчати такому мисленню, що “має слугувати розу-
мінню ідентичності та розвитку земної свідомості” [5, с. 56]. 

З безлічі аспектів складності мислення Е. Морен у праці “Метод. 
Природа природи” виокремлює два фундаментальних. Перший фун-
даментальний аспект полягає у тому, що будь-яке складне явище, піз-
нання, мислення містить у собі протиріччя, що не руйнують складне, 
а створюють його балансуючи на межі хаосу. 

Чи породжує складність певний хаос та невпорядкованість? Ні, 
оскільки твориться складна єдність іншого порядку. Єдність та різно-
манітність розуміються не як конкуруючі поняття, а як такі, що до-
повнюють одне одного, при цьому не позбавлені різноманітності та, 
можливо, і антагоністичності. На цих засадах Е. Морен пропонує та-
ким чином розуміти складне: “Складність виникає в самій серцевині 
Єдиного одночасно як відносність, співвіднесеність, різноманітність, 
несхожість, двоїстість, двозначність, невизначеність, антагонізм, і в 
поєднанні цих понять, які є по відношенню одне до одного додатко-
вими, конкуруючими та антагоністичними. Система – складне утво-
рення, яке є дещо більшим, меншим, іншим порівняно з нею самою. 
Вона є одночасно і відкритою, і закритою. Не існує організації без 
анти організації. Не існує функції без дисфункції” [6, с. 183-184]. 

Дослідник формулює також принципи складного мислення: голо-
графічність пізнання, принцип генеруючої петлі, принцип автоекоор-
ганізації, принцип діалогу і принцип повторного введення в процес 
пізнання того, хто пізнає. Останній принцип є особливо важливим 
для педагогічного дискурсу, оскільки засвідчує, що суб’єкт пізнання 
не просто відтворює об’єктивний, наперед заданий йому світ, а піз-
нає, конструює, творить. Важливою характеристикою такого пізна-
вального процесу є та обставина, що відбувається пізнання не лише 
навколишнього світу, але й пізнання суб’єктом самого себе. “Таїна 



Наукові записки428

світу – в нас самих, ми не надаємо цьому значення і тому вона зали-
шається для нас недосяжною”, – пише Е. Князева [6, с. 19]. 

Переважно лінійний, детермінований характер сучасної освіти 
уніфікує навчально-виховний процес, робить його відірваним від 
реалій сьогодення, зорієнтований на дисциплінарне розгалуження. 
Фрагментарність освіти зумовлює деформоване бачення реальності і 
не дозволяє людині адекватно реагувати на калейдоскопічність змін 
економічного та політичного характеру, екологічну кризу, девальва-
цію моральних норм та духовних цінностей тощо. Тому першочерго-
вим завданням освітньої сфери Е. Морен вважає подолання розпоро-
шеності знань, яка заважає висвітлити складність та багатогранність 
людини та світу, у якому вона живе та який творить. Відновлення 
єдності фрагментарного знання, подолання роз’єднаності знань у 
природничих та гуманітарних дисциплінах, об’єднання частин в одне 
ціле зумовить творення в освітній сфері знань з новими якостями, 
властивостями та характеристики. Такі знання позбавлені уніфіко-
ваності, стандартизованості, оскільки їх природа має суб’єктивний 
характер, вони творяться, а не надаються у “готовому вигляді” лю-
диною. “Істинність цілісності полягає в поділеній на частини індиві-
дуальності (чи проходить крізь неї). Ідея цілісності, тотальності стає 
більш красивою та багатою, коли вона перестає бути тоталітарною, 
коли вона втрачає здатність замикатися на самій собі, коли вона стає 
складною”, – пише Е. Морен [6, с. 163]. 

Другим фундаментальним аспектом складності в мисленні автор 
називає холізм – поєднання частин та елементів в ціле. Мова йде 
не про формування певного спрощеного універсального знання, а 
про творення цілісності знань на основі пошуку вузлів комунікації 
як стратегічних пунктів об’єднання розрізнених знань, їх взаємодії. 
Спосіб, який дозволить зв’язати частини в ціле, а ціле з частинами, 
створює певний образ-гештальт. У перекладі з німецької “гештальт” 
означає “конфігурацію” чи “паттерн”. Конфігурація знань уявляєть-
ся певним циклом, об’єднанням, що не зводиться до єдиного смислу, 
а навпаки, спонукає до нової їх рефлексії. Сприйняття образу вини-
кає в цілому і є неподільним, оскільки втрачається образ. “Процес 
запам’ятовування виражає генеративний потенціал нашого мозгу – 
трансформувати феноменально реальне в образ, а лише потім відтво-
рити, регенерувати цей образ”, – пише Е. Морен [6, с.  379]. Таке ро-
зуміння природи сприйняття, пізнання, сприйняття знань передбачає 
зміну конфігурації навчальної діяльності. Гештальт-освіта розгляда-
ється як передача цілісних блоків інформації, системи структурова-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 429

них логічно-графічних схем, паттернів мислення тощо. Як приклад 
досвід російських науковців Аркадія та Олени Егідесів, які у книзі 
“Лабіринти мислення, або вченими не народжуються” представили 
спосіб унікального засвоєння матеріалу будь-якої складності шляхом 
логічно-графічного структурування. Дослідники висловлюють пере-
конання, що спрощувати необхідно не думку, а її викладення, пояс-
нення [3, с. 3]. 

Нові підходи до освіти вимагають нових, таких, що відповідають 
рівню сьогодення, способів передачі і трансляції знань. Змінюються 
уявлення про методи пізнання знань. Метод розглядається вже не як 
визначений a priori шлях, а як прокладання цього шляху. З цього при-
воду Е. Морен підкреслює, що метод має формуватися, визначатися 
лише в процесі дослідження: “З самого початку слово “метод” озна-
чало “прокладання шляху”. Але тут ми трактуємо метод як просу-
вання вперед без дороги, прокладання дороги в процесі просування 
по ній” [6, с. 44]. Це не конкретна, а загальна програма дослідження 
і дій. Метод визначає лише магістральний напрямок пошуку. Метод, 
на думку дослідника, це те, що вчить нас навчатися. Оскільки не існує 
“дзеркального” відображення об’єктивного світу, то пізнання завжди 
є певною його конструкцією. 

Таке розуміння методу пізнання певною мірою протистоїть уні-
фікованим способам здобуття та передачі знань, які зводяться до 
певної суми “технічних” рецептів, правил та приписів їх реалізації. 
Єдино вартісним визнається те знання, яке живиться невизначеністю, 
спонукає до пошуку, аналізу, нової інтерпретації, формування нової 
знаннєвої конфігурації. “Знання, що вважаються визначеними… – 
можуть бути відкинуті, зруйновані, перетворені у шум в результаті 
вторгнення нових знань”, – пише Е. Морен [6, с. 406]. 

Пошук нових методів зумовлено і зростанням кількості інформації 
та збільшення різнопланового знання, яке перевищує усі можливості 
сприйняття, розуміння, осмислення його людським мозком. Таке яви-
ще сучасні дослідники окреслюють поняттями “інформаційний вибух” 
та “інформаційна криза”. Які шляхи виходу з цієї ситуації? Першим 
є шлях пошуку універсального знання, що має спрощений характер і 
“завжди скриває труднощі пізнання, тобто супротив, який полягає у 
тому, що реальне протистоїть ідеї: вона завжди є абстрактною, бідною 
“ідеологічно”, вона завжди є спрощеною” [6, с. 34]. Спрощення перед-
бачає роз’єднання, творення замкнутих відокремлених сутностей, що 
зводяться до простих елементів та відкидання того, що не вписуєть-
ся у лінійну систему. Редукція і спрощення – необхідні елементи для 



Наукові записки430

процедури аналізу, не можуть бути головними рушіями дослідження 
та пояснення явищ, оскільки відсікають, нівелюють все те, що не під-
лягає спрощенню, все те, що має складну організацію. 

Будь-яка система, яка має за мету логічно пояснити увесь світ, 
є надто раціоналізованою та “мертвою” структурою, що продукує 
скам’янілі думки, знання, що значною мірою не здатні вступити в ко-
мунікацію з життям. Об’єктивне, позбавлене людського виміру та її 
ціннісних орієнтацій знання є “відчуженим”. 

Інший спосіб зумовлений складним мисленням та баченням сві-
ту. Він передбачає не лише трансляцію нових знань, не лише вміння 
мислити певним способом, але й вміння і навички способів мислення, 
переключення з одного гельштальту на інший, що передбачає вну-
трішню поліваріантність мислення та світосприйняття. “Сама при-
рода реальності з іманентною присутністю їй складності і багатома-
нітності, в той же час з її глибокою єдністю, вимагає виходу за межі 
окремих наук”, – пише Е. Морен [6, с. 22]. Дослідження, які виходять 
за межі конкретних дисциплін, відбуваються крізь дисциплінарні 
межі, окреслюються поняттям трансдисциплінарність. На думку фі-
лософа, трансдисциплінарність є ключовим поняттям при окресленні 
інтеграційних процесів у науці та освіті, оскільки створює новий ін-
телектуальний простір. Трансдисциплінарний комплекс є одночасно 
відкритим і закритим. Відкритість зберігається щодо нових когнітив-
них схем, що переносяться з суміжних дисциплін. Замкнутість вияв-
ляється тоді, коли трансдисциплінарний гештальт має захистити свій 
специфічний предмет й ракурс дослідження. 

Дослідник у зв’язку з цим пропонує переглянути термін “енцикло-
педія”, що має трактуватися не в накопичувальному та в алфавітному 
значенні, а як “ен-цикло-педія” – тобто оволодіння знаннями, вста-
новлення зв’язку між розрізненими точками зору при засвоєнні знань, 
перетворення їх в активний життєвий цикл” [6, с.  41]. 

Впровадження дослідницьких напрацювань Е. Морена в освітню 
сферу дозволить створити систему превентивної освіти, яка допоможе 
людині, що живе в умовах сповненого ризиків світу, бути успішною. 
Ці обставини зумовлюють необхідність переходу до нової освітньої 
парадигми, яка дозволяє відмовитися від редукціонізму та лінійності 
на користь гармонії, цілісності, різноманітності, орієнтує людину на 
постійне творення та засвоєння світу, розвиває пошукові інтенції, здат-
ність самостійно приймати рішення, бути винахідливою та творчою. 

У межах освітньо-культурного простору людина не розуміється 
“віддзеркаленням” світу, вона отримує пасіонарну здатність твори-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 431

ти себе та світ навколо себе, існує у світі, а світ у ній. Провідною 
ідеєю освіти визнається людина дослідницької позиції, яка здатна 
зробити вибір, бути відповідальною за власні прорахунки, рішення, 
ризиковані вчинки тощо. Її діяльність спрямовується у напрямку від 
“споживання” готової інформації до її творення. Така людина виявляє 
здатність адекватно сприймати й аналізувати, ухвалювати рішення та 
досягати поставлених цілей у складному, мінливому світі, що само 
організується, оскільки володіє нелінійним мисленням. Змінюються 
обриси освітньої сфери, яка, на переконання Е. Морена, “не впоряд-
ковує, а організовує, не маніпулює, а встановлює комунікативний 
зв’язок, не керує, а надихає”[6, с. 435]. 

Отже, власне складне мислення, що розкриває та розвиває особис-
тість учасників навчальної взаємодії, відповідає сучасному етапу розви-
тку науки та інноваційному розвитку суспільства загалом. Інноваційність 
суспільства полягає, насамперед, у створенні можливостей для реалізації 
потенціалу кожної особистості, її постійного розвитку та саморозвитку. 
Своєю чергою, інноваційний соціум може бути породжений через фор-
мування освітнім ресурсом нелінійного складного мислення. 

Література:
1. Бердяев Н. Смысл и назначение истории / Николай Бердяев. – М. : 

Мысль, 1997. – 365 с. 
2. Горбунова Л. Складне мислення як відповідь на виклик епохи / Люд-

мила Горбунова // Філософія освіти. – № 1 (6). – 2007. – С. 40-55. 
3. Егидес А. Лабиринты мышления, или учеными не рождаются / Ар-

кадий Егиденс, Елена Егиденс. – М. : АСТ-ПРЕСС КНИГА, 2004. – 320 с. 
4. Князева Е. Н. Эдгар Морен в поисках метода познания сложного /  

Е. Н. Князева // Морен Э. Метод. Природа природы. – М. : Прогресс – Тра-
диция, 2005. – С. 26. 

5. Морен Э. Образование в будущем: семь неотложных задач / Э. Морен 
// Синергетическая парадигма. Синергетика образования. – М. : Прогресс-
Традиция, 2007. – С. 24-96. 

6. Морен Э. Метод. Природа природы / Э. Морен. – М. : Прогресс-Тра-
диция, 2005. – 464 с. 

7. Ясперс К. Смысл и назначение истории / К. Ясперс. – М. : Наука, 
1991. – 680 с. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософ-
ських дисциплін Камʼянець-Подільського національного університету  
ім. Івана Огієнка, протокол № 5 від 29.12.2010 року



Наукові записки432

УДК 101. 1:37. 012

Надія Семчук

ФІЛОСОФІЯ ОСВІТИ І ПЕДАГОГІКА:  
НОВІ ШЛЯХИ ВЗАЄМОДІЇ

У статті порушуються проблеми узгодження предмета і за-
вдань педагогіки та філософії освіти на тлі зміни суспільного 
статусу освіти в умовах переходу до моделі сталого людського 
розвитку, що ґрунтується на концепції суспільства знань та па-
радигмі освіти протягом життя. Окреслюється коло спільних 
проблем та новий характер взаємин наукових галузей, спрямова-
них на вироблення ефективних освітніх стратегій. 

Ключові слова: філософія освіти, гуманістична педагогіка, 
освітні стратегії, освітня політика.

Semchuk N. Philosophy of education and pedagogy: 
new ways of interaction 

This article raises a problem of agreement of subject and tasks of 
pedagogy and philosophy of education on the background of social 
status of education in terms of transformation into a model of constant 
people’s development, which is based on a conception of social 
knowledge and paradigm of continuing education. The author traces 
a range of problems and new nature of the relations of Sciences, 
focused on creating of effective educational technology. 

Key words: philosophy of education, humanistic pedagogy, 
educational strategies, educational policies.

Семчук Н. Философия образования и педагогика: новые 
пути взаимодействия. 

В статье поднимаются проблемы согласования предмета 
и заданий педагогики и философии образования на фоне обще-
ственного статуса образования в условиях перехода к модели 
устойчивого человеческого развития, основанной на концепции 
общества знаний и парадигме непрекращающегося образования. 
Обозначается круг общих проблем и новый характер взаимо-
отношений наук, ориентированных на создание эффективных 
образовательных технологий. 

Ключевые слова: философия образования, гуманистическая 
педагогика, образовательные стратегии, образовательная по-
литика.

© Надія Семчук, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 433

Перед системою освіти України постали нові завдання, зумов-
лені глобальними тенденціями розвитку філософії освіти. Шляхи 
їх розв’язання зумовлено підвищенням ролі особистості вчителя як 
фахівця і громадянина для поліпшення соціального, господарського 
і культурного життя суспільства. Сучасна педагогічна освіта покли-
кана забезпечувати формування вчителя, здатного, передусім, розви-
вати особистість учня в процесі спільної з ним діяльності, а не лише 
передавати комплекс окреслених програмою знань і умінь, зорієн-
тованого на особистісний та професійний саморозвиток і готового 
працювати творчо в закладах освіти різного типу. У цьому контексті 
становить інтерес взаємодія наукових галузей, спрямованих на ви-
роблення ефективних освітніх стратегій, основними пріоритетами 
яких є активна участь людини у створенні та конструюванні знань, 
безперервний процес навчання та організація навчального процесу, 
зорієнтованого на розвиток творчого, критичного і самостійного мис-
лення учня (студента), на розв’язання ними проблем з багатьма аль-
тернативними відповідями. Водночас, не секрет, що сучасна освіта в 
Україні і досі залишається в полоні педагогічної традиції тоталітарної 
держави, що визначає процес навчання як “суб’єкт-об’єктні” відноси-
ни. Механічне перенесення методик викладання, що успішно працю-
ють у західних системах освіти, не вирішують проблеми. Тому знайти 
найбільш оптимальні шляхи ідентифікації “я” і цивілізаційного від-
творення суспільства та його переходу на інтелектуально вмотивова-
ний шлях розвитку – непроста задача, що стоїть сьогодні передусім 
перед вченими-педагогами і філософами. 

Виокремлення філософії освіти як тематичного розділу філософ-
ського знання в зарубіжній науці припадає на середину XX ст. У віт
чизняній науці на початку 90-х років цей процес супроводжувався 
гострими дискусіями між представниками не лише філософської, але 
і педагогічної спільноти з приводу статусу філософії освіти, її пред-
метного змісту, кола проблем, характеру стосунків з педагогікою й 
іншими науками, пов’язаними з освітою. Відсутність і дотепер кон-
сенсусу у цих питаннях привертає нас до традиційної проблеми взає
мин філософії з іншими науковими галузями. 

Онтологія, гносеологія і аксіологія – розділи філософії, які дослі-
джують фундаментальні принципи буття, пізнання і оцінки різних 
сфер людської діяльності – природи, суспільства, історії, релігії, права, 
мистецтва, науки тощо і виступають щодо них загальною теорією і ме-
тодологією. Як об’єкти філософської рефлексії, ці сфери визначають 
такі напрями філософування, як філософія природи, філософія історії, 



Наукові записки434

соціальна філософія, філософія релігії тощо. В той же час, вищезга-
дані галузі є об’єктами конкретних наукових дисциплін – природни-
чих наук, мистецтвознавства, правознавства, історії, релігієзнавства, 
соціології і т. ін., які, своєю чергою, розробляють спеціальні теорії і 
методи їх дослідження. Виникнення нових наукових дисциплін було 
пов’язано не лише з появою нових об’єктів, але і з переосмисленням 
традиційних. Так, наприклад, виокремлення у 50-х рр. минулого сто-
ліття культурології у самостійну наукову дисципліну не означало по-
яви культури як принципово нового явища реальності, хоча новим 
об’єктом філософського і конкретно-наукового дослідницького інте
ресу культура стала. Філософський аналіз культур як унікальних і 
неповторних, таких, що мають свій власний шлях розвитку, в робо-
тах Д. Віко, І. Г. Гердера знаходився в тіні популярних і зумовлених 
громадським розвитком лінійних концепцій історичного прогресу  
А. Р. Тюрго, Ж. А. Кондорсе, Г. Ф. В. Гегеля, К. Маркса. Проте, від-
повідно до того, як виявлялося, що розвиток суспільних організмів за-
лежить від своєрідності їхньої культури, від вибору ними історичного 
шляху, з’являлися дослідження, які сприяли появі не лише філософії 
культури як галузі філософського знання, але і культурології як само-
стійної гуманітарної дисципліни (О. Шпенглер, А. Тойнбі). Аналогіч-
ним чином можна розглядати взаємини між соціальною філософією і 
соціологією, філософією освіти і педагогікою. 

Освіта, починаючи з Античності, завжди виступала об’єктом фі-
лософських роздумів. Але тільки у середині XX ст. відбувається ви-
окремлення спеціального напряму у філософії – філософії освіти, яка 
концентрує зусилля на дослідженні специфіки освіти як виду люд-
ської діяльності, на її цілях і цінностях, структурі, закономірностях 
розвитку і функціонування. 

Це пов’язано, передусім, із зміною ролі і значення освіти в житті 
людей, для яких вона стає засобом розвитку особистості, що прагне 
до самовизначення, самореалізації. Освіта розуміється як безперервна, 
такою, що супроводжує людину упродовж усього її життя, оскільки су-
часний динамічний світ потребує постійного поповнення і оновлення 
не лише професійного, але і життєвого досвіду. Крім того, освіта є чи 
не найважливішим фактором соціальної мобільності, що здатний за-
безпечити високий соціальний статус та рівень добробуту, доступ до 
влади. Ці масштабні зміни зумовили розробку нових підходів як у фі-
лософії, так і в педагогіці та в інших дисциплінах, пов’язаних з освітою. 

Скептичне ставлення до філософії освіти з боку деяких педагогів 
було спричинено побоюваннями, що ця нова філософська дисципліна 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 435

ще не склалася в систему, не виробила адекватних сучасному стану 
освіти теорії і методів, і тому поки що не може служити теоретико-
методологічним орієнтиром для педагогічної науки [1]. Проте поді-
бне розуміння філософії освіти відтворює модель співвідношення 
філософії з іншими науковими галузями, яка склалася в марксизмі, 
де чітко структурована теорія екстраполює свої принципи на ту чи 
іншу наукову дисципліну. Сучасна філософія, переживши парадиг-
мальні зрушення, радикально відрізняється від філософії класичної, 
різновидом якої був марксизм. У зв’язку з цим доцільно звернутися 
до проблеми змін (зрушень) у самій філософії, що дозволить проясни-
ти статус філософії освіти, її можливості і перспективи. 

Освіта традиційно виступала об’єктом філософських роздумів 
майже усіх представників класичної філософії – як західноєвропей-
ської, так і вітчизняної [2]. Це зумовлено тим, що в класичній філо-
софії людина, яка є, передусім, частиною суспільства, функцією со-
ціального організму, мала засвоювати базові ідеї, цінності, ідеали, що 
визначають вектор і мету суспільного розвитку, і активно, свідомо 
сприяти їх реалізації. Настанова на знання (наукове і моральне) як 
необхідну умову розвитку сутнісних властивостей людини надавала 
філософії, починаючи з Сократа, просвітницького характеру. 

У найбільш загальному вигляді основну мету освіти сформулював 
французький публіцист і філософ епохи Просвітництва Ж. А. Кон-
дорсе: “Спрямувати освіту так, щоб досконалість у науках сприяла 
щастю більшості громадян і збільшила життєві зручності людей, що 
присвячують їм своє існування, щоб більша кількість людей могла 
дотримуватися своїх обов’язків, які висуває суспільство, щоб постій-
но зростаючий прогрес освіти відкрив для нас невичерпне джерело 
задоволення потреб, щоб цей прогрес був ліками в наших хворобах, 
засобом до індивідуального блага і до всезагального щастя; культи-
вувати, нарешті, в кожному поколінні здібності фізичні, моральні та 
інтелектуальні і, таким чином, брати участь у спільному і поступо-
вому вдосконаленні людського роду, – ось кінцева мета будь-якого 
громадського інституту” [3]. 

На відміну від філософії, яка спиралася на раціональний і систе-
матизований світогляд про місце людини у світі, педагогіка прагнула 
до розробки теорій і методів, спрямованих на формування соціально 
значущих якостей особистості у рамках соціальних інститутів, що іс-
торично склалися (сім’я, школа, університет тощо). Взявши до уваги 
настанову новоєвропейської та просвітницької філософії про рівність 
усіх людей за природою, педагогіка концентрувала свою увагу на по-



Наукові записки436

шуку загальних закономірностей навчання і виховання, розробці їх уні-
версальних методів і форм. Інтенсивний розвиток дидактики зумовив 
швидке поширення знань, підвищення загального культурного рівня, 
і, врешті-решт, сприяв становленню системи загальної освіти. У своїх 
уявленнях про об’єкт і суб’єкт освіти педагогіка апелювала до створю-
ваних філософією образів людини і, спираючись на те чи інше тракту-
вання людської природи, вибудовувала свої стратегії. Так, наприклад, 
І. Кант, виходячи з властивої для людини здатності до саморозвитку, 
вважав, що освіта покликана не лише навчити людину моделювати по-
ведінку, спрямовану на досягнення певної прагматичної мети, тобто 
розвивати інтелект, але і допомогти їй виробити в собі здатність вільно 
обирати такі моральні цілі, які “за необхідності схвалюються усіма і 
можуть бути в той же час цілями кожного” [4, с. 454]. Як відомо, ге-
гелівська ідея розвитку сприяла утвердженню в педагогіці принципу 
історизму. Водночас, не можна розглядати педагогічні теорії як аплі-
кацію ідей того або іншого філософа. На ґрунті класичної філософії 
створювалися оригінальні вчення, що поєднували у собі ідеї різних 
представників філософської думки. Раціоналізм західноєвропейської 
філософії сприяв тому, що педагогіка, орієнтуючись на класичну науку 
як ідеал раціональності, прагнула стати точною наукою, а вже потім 
мистецтвом постійної дії. Західноєвропейська філософія освіти, для 
якої класична наука виступала ідеалом раціональності, обумовлювала 
прагнення педагогіки до того, щоб стати науковою дисципліною, що 
суворо спирається на емпіричні та (або) теоретичні закони і законо-
мірності, яка розробляє науково-обґрунтовані методи освіти. Таким 
чином, педагогіка визнається наукою, але наукою емпіричною. 

Розуміння глибокого і органічного взаємозв’язку філософії і 
освіти, філософії і педагогіки, проте, не спонукало ні філософів, ні 
педагогів до створення “філософії освіти” як самостійної галузі фі-
лософського знання. Річ не лише в тому, що освіта розглядалася як 
необхідна сфера екстраполяції тих або інших філософських ідей. Уні-
версалізм класичної філософії зумовлював претензію кожної філо-
софської концепції, школи на істинність, прагнення дистанціюватися 
від інших, розглядати їх з критичної точки зору, розцінювати як одно-
бічні та недостовірні. Оскільки філософський емпіризм спирався на 
досвід як джерело знань, цілком природно, що на перший план вису-
валося чуттєве сприйняття світу. Відповідно педагогіка, що розвива-
лася на його засадах, розробляла теоретичне обґрунтування і пропо-
нувала методи наповнення і розвитку “порожнього розуму” даними 
досвіду (наукового, життєвого, історичного). Якщо філософський 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 437

раціоналізм вважав джерелом знань розум, то саме розум переважно 
визначав конфігурації досвіду. У такому разі педагогіка акцентувала 
увагу на створенні теорії і методів, що сприяють розвитку інтелек-
ту як головної здатності людини. Хоча образи людини, пропоновані 
філософськими школами, різнилися, вищою цінністю людини вва-
жався розум, покликаний контролювати сферу почуттів. Попри усю 
різноманітність філософсько-освітніх ідей, що відбивали складність і 
диференційованість суспільства, усі вони ґрунтувалися на загальних 
принципах класичної філософії. 

Починаючи з кінця XIX ст., ситуація у галузі філософії змінюється. 
Багато представників філософської думки дистанціювалися від сфери 
освіти. Це зумовлено принциповою різницею між класичною філосо-
фією і сучасною, некласичною, для якої центром тяжіння філософ-
ської рефлексії стає людина як неповторна особа, як індивідуальність. 
Утвердження принципу суб’єктивності спонукає філософію відмо-
витися від об’єктивізму, універсалізму і визнати плюралізм філософ-
ських ідей, шкіл, напрямів, які змінюють уявлення людини про світ: 
тепер світ моделюється самими людьми (залежно від їхніх цінностей 
та цілей). Людина перестає бути “частиною” природи, суспільства, 
вона сама – творець. Відповідно, змінюються взаємини між філософ-
ськими школами і напрямами, які, визнаючи контекстуальний, істо-
ричний, комунікативний характер істини, будуються за принципом 
компліментарності. Іншими словами, некласична філософія в різних 
її проявах принципово відмовляється від створення фундаментальних 
філософських систем, що претендують на повноту і завершеність. 

У межах некласичного стилю філософування філософія освіти яв-
ляє собою сукупність “проектів” освіти, в основі яких лежать загаль-
ні принципи, що надають широких можливостей для інтерпретації та 
комбінації. М. Гайдеггер, наприклад, критикував класичне розуміння 
освіти як засвоєння досвіду минулих поколінь [5, с. 252]. На його пе-
реконання, освіта тримається не на раціональних конструкціях-взір
цях, яких треба дотримуватися і яким відповідати, а на усвідомленні 
“тут-буття”, тобто нашого історичного і, разом з тим, проективного 
співіснування, наповненого екзистенційними переживаннями. Осві-
та, розсуваючи свої смислові та інституціональні межі, розглядається 
сучасною філософією як сфера безперервного становлення і розви-
тку особистості, що прагне самоактуалізації, є відкритою до змін у 
постійно плинному світі і, водночас, – для взаємодії з іншими людь-
ми на підставі взаєморозуміння, необхідного для узгодженої спіль-
ної діяльності. Як онтологічну характеристику самого життя людини 



Наукові записки438

тлумачить освіту Х.-Г. Гадамер, на думку якого, в освіті закладено 
загальне відчуття міри і дистанції щодо неї самої, і через неї – під-
несення над собою до всезагального. Ознака освіти – у відкритості 
усьому іншому, іншим, більш узагальненим точкам зору [6]. 

Таким чином, сучасна філософія освіти постає як сукупність ідей, 
принципів, представлених різними напрямами некласичної філософії. 
Плюралізм – один із базових принципів сучасної філософії, який вона 
пропонує для педагогів, психологів, соціологів, культурологів, футу-
рологів та інших фахівців, що займаються проблемами освіти. Освіта 
є своєрідним місцем зустрічі філософів з представниками певних кон-
кретних наукових галузей, які розробляють власні шляхи ефективних як 
особистісних, так і суспільних освітніх технологій. Інтегровані зусилля 
мають об’єднуватися таким науковим напрямом, як освітологія [7, с. 4]. 

Відсутність системності, повноти і завершеності філософії освіти 
як напряму сучасної філософії не означає відсутності в ній цілісності. 
Ця цілісність може виявлятися в орієнтації на такі фундаментальні 
принципи некласичної філософії, як суб’єктивність, плюралізм, ко-
мунікативність, контекстуальність. В українській філософській думці 
питання єдиної філософської парадигми не ставиться, навпаки, про-
понується враховувати наявність міжпарадигмального освітнього 
простору як явища, характерного не тільки для трансформаційних, 
а й для суспільств, у яких домінують ліберальні цінності. Сьогодні у 
нас все більше утверджується думка, що предметом дослідження фі-
лософії освіти є цілі, цінності, ідеали освіти в сучасному суспільстві, 
їх співвідношення з технологіями і практичними засобами, а також 
аналіз результатів та критеріїв їхньої оцінки. Акцентуючи увагу на 
тому, що важливе значення для визначення сутності філософії освіти 
має з’ясування того, чим відрізняється “освічена людина” від “люди-
ни знаючої і компетентної” і що таке “культурна людина”: складний 
результат духовного розвитку чи просто “освічена або навчена” [7]. 

Філософія освіти як тематичний розділ філософського знання яв-
ляє собою рефлексію над сутністю, змістом, цілями освіти через при-
зму уявлень про людину, що склалися в тих чи інших історично визна-
чених філософських течіях, напрямах, концепціях. З позицій сучасної 
філософії педагогіка є наукою, яка має справу з різними уявленнями 
про освіту, що склалися в межах філософії освіти. Це означає, що 
педагогіка не повинна шукати сталих законів розвитку і функціону-
вання освіти, створювати універсальних освітніх систем (що було 
ознакою класичної науки). Ідеалом раціональності сучасної філософії 
є не наука, а мистецтво, яке демонструє багатовимірність людської 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 439

реальності, багатовекторність, різноспрямованість і непередбачува-
ність розвитку життєвих сюжетів. За такого розуміння філософії ха-
рактер взаємовідносин філософії освіти і педагогіки ускладнюється, 
їх зв’язок не можна показати схематично. Проте ця невизначеність, 
незавершеність компенсується підвищенням ступеня свободи пе-
дагога, який вибудовує свій власний педагогічний маршрут у сфері 
освіти, спираючись на власний вибір освітологічних принципів (ви-
роблення своєї системи цінностей, формування активної життєвої 
позиції, власної філософії навчання тощо). На відміну від філософії 
освіти, яка є наукою регулятивною, педагогіка – наука за визначен-
ням нормативна, конкретна, прагматична. Вона не може відмовитися 
від створення конкретних теорій освіти, від формалізації своїх при-
йомів і методів (від дидактики), від необхідності експертної оцінки 
якості освіти. І все ж ці особливості педагогічної науки не заважають 
їй прямо або опосередковано орієнтуватися на принципи сучасної фі-
лософії освіти, про що свідчать основні напрями педагогічної діяль-
ності: теоретичної та практичної. Йдеться про такі загальноприйняті 
та загальновизнані підходи до освіти, як особистісно-спрямований, 
філософсько-антропологічний, діяльнісний, проектний, синергетич-
ний, діалогічно-комунікативний, ігровий та інші, які свідчать про 
перехід педагогіки від “технократичної”, тобто заснованої на прин-
ципах класичного раціоналізму, до “гуманістичної”, що спирається 
на принципи некласичної філософії. Сьогодні нерідко можна зустріти 
відгуки про плідність і необхідність використання герменевтичного 
підходу, феноменологічного методу в педагогічних дослідженнях [8]. 

Відхід педагогіки від технократичних принципів і спрямування до 
гуманітарної парадигми – процес незакінчений і складний. Насамперед, 
у самому суспільстві ще відбуваються процеси, які відтворюють класич-
ний тип філософування і гальмують освоєння некласичної філософії. 
Через свою прихильність до принципів класичної філософії, філософії 
марксизму представники педагогічної науки старшого покоління, маючи 
високий статус, впливають на формування напрямів розвитку педагогі-
ки, на складання освітніх стандартів і програм, на написання підручників 
тощо. В той же час, педагогічна освіта та діяльність, на жаль, не корис-
тується значною повагою у свідомості громадян. Невисокий статус, а 
інколи і зневага до вчителя зумовлені тим, що у своєму прагненні під-
тримати більш-менш нормальний рівень життя він змушений працювати 
понаднормово і не має часу на підвищення своєї кваліфікації, а, отже, 
недостатньо володіє сучасною філософською теорією та методологією. 

Сучасна філософія освіти орієнтує не на вивчення “основ наук”, що 



Наукові записки440

було притаманно класичній педагогіці, а на оволодіння різними способа-
ми діяльності, що відкриває можливості для реалізації внутрішніх ресур-
сів особистості. Тільки у такому тлумаченні освіта сприятиме розвитку 
творчого стратегічного мислення, свободи і відповідальності людини, а 
не змушуватиме оволодіти певним набором знань, навичок і вмінь. 

Філософія освіти має особливе значення для формування педа-
гогічного мислення студентів – майбутніх учителів. Вона дозволяє 
зробити “контекстуалізованим” вивчення загальних основ педагогі-
ки (історію, соціологію, педагогічну антропологію, теорію складання 
навчального плану тощо), усвідомити студентами себе як індивідів і 
членів місцевої громади у швидкозмінному глобалізованому суспіль-
стві, формує гуманістичне світосприйняття, критичну позицію, спри-
яє встановленню справедливості, розширює уяву, “збентежує” душу 
і розвиває емпатію. Зрештою, розвинуті вміння педагогічного мис-
лення значно полегшують наступний процес засвоєння майбутніми 
педагогами глибоких професійних знань з дидактики. 

Література:
1. Андрущенко В. П. Освіта України в контексті суспільних проблем 

та суперечностей / Розвиток педагогічної і психологічної наук в Україні 
1992–2002: Зб. наук. праць до 10-річчя АПН України / АПН України. –  
Ч. 2. – Харків: “ОВС”, 2002. – С. 3-16. 

2. Бичко А. Національні аспекти філософської освіти в Україні // Філо-
софія освіти. – 2005. – № 1. – С. 210-229. 

3. Кондорсе Ж. А. Доклад об общей организации народного образования / 
Педагогические идеи Великой французской революции. Речи и доклады / Под 
редакцией и с предисловием проф. А. П. Пинкевича. – М., 1926. – http://www. 
diary. ru/~vive-liberta/p75053125. htm?from=last (09. 07. 2009). 

4. Кант И. О педагогике // Трактаты и письма. – М., 1980. – С. 445-504. 
5. Хайдеггер М. Время и бытие: статьи и выступления [Текст] / М. Хай-

деггер; пер с нем. М. : Республика, 1993. – 447 с. – (Мыслители ХХ века). 
6. Гадамер Х.-Г. Истина и метод: Основы философской герменевтики: Пер. 

с нем. / Общ. ред. и вступ. ст. Б. Н. Бессонова. – М. : Прогресс, 1988. – 704 с. 
7. Огнев’юк В. О. Філософія освіти – педагогіка – освітологія // Історія. 

Філософія. Релігієзнавство. – 2010. – № 1-2. – С. 2-4. 
8. Американська філософія освіти очима українських дослідників // Ма-

теріали Всеукраїнської науково-практичної конференції 22. 12. 2005. – Пол-
тава,  2005. – 281 с. 

Стаття рекомендована до друку ухвалою кафедри філософії 
Київського університету ім. Бориса Грінченка, протокол № 5 від 
22.12.2010 року



Серія “Філософія”. Випуск 8. 441

УДК 1 : 001 + 316

Наталя Лазуріна

ГРОМАДЯНСЬКЕ СУСПІЛЬСТВО: ДО ПИТАННЯ 
СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКОГО АНАЛІЗУ

У статті актуалізується проблема формування громадян-
ського суспільства в процесі державотворення в Україні. Даєть-
ся аналіз історичних підходів до визначення джерел і проблем 
формування громадянського суспільства. Визначені і охаракте-
ризовані чинники, які уможливлюють існування громадянського 
суспільства як системи взаємопов’язаних інтересів особистос-
ті, суспільства і державної влади. 

Ключові слова: громадянське суспільство, приватний інте
рес, свобода особистості, державна влада, суспільні інтереси, 
рівень життя, національна свідомість. 

Lazurina N. Civil Society: Social and Philosophic Analysis. 
The article draws attention to the problem of civil society 

formation in the process of Ukrainian state establishment. The author 
analyses a range of historic approaches to the origin and problems 
of civil society formation. The work suggests and describes factors 
of existence of civil society as a system of inter-related interests of 
person, society and state authority. 

Key words: civil society, private interest, personal freedom, state 
authority, society interests, standard of living, national consciousness

Лазурина Н. Гражданское общество: к вопросу о социаль-
но-философском анализе 

В статье актуализируется проблема формирования граждан-
ского общества в процессе построения государственности в Укра-
ине. Дается анализ исторических подходов к определению истоков 
и проблем формирования гражданского общества. Определены и 
охарактеризованы факторы, которые делают возможным суще-
ствование гражданского общества, как системы взаимосвязанных 
интересов личности, общества и государства. 

Ключевые слова: гражданское общество, личный интерес, 
свобода личности, государственная власть, общественные 
интересы, уровень жизни, национальное сознание. 

Постановка проблеми. Загострення політичної та економічної кри-
зи, штучне підняття суперечливих для українського суспільства пи-

© Наталя Лазуріна, 2011



Наукові записки442

тань, низький рівень якості життя українців – все це на жаль реалії 
нашого суспільного життя. Система суспільних цінностей попередніх 
радянських десятиліть продовжує інтенсивно руйнуватися, натомість 
нова створюється вкрай повільно. Все це впливає і, можна сказати, 
зумовлює суперечливу модель світоглядних цінностей молодих лю-
дей, їх поведінки. Молоде покоління стоїть перед проблемою вибору. 
Проте цей вибір став більш складним і непрогнозованим, тому що 
майже немає старих ціннісних орієнтацій, а нові ще не виправдали 
себе, тому значна кількість молоді має маргінальні позиції щодо сус-
пільних процесів. Але ж саме підростаюче покоління несе в собі по-
тенційну енергію подальшого розвитку. Від того, якою буде молодь 
сьогодні, які цінності становитимуть ядро її свідомості, від того, на-
скільки молоді люди будуть готові до нового типу соціальних відно-
син, залежить, яким буде майбутнє нашої країни. Більшість українців 
уявляє і бажає його бачити як демократичну державу. Орієнтація на 
демократію як на провідний ціннісний вектор розбудови більшості 
держав вже навіть за самим означенням терміна “влада народу” пе-
редбачає розвинуте громадянське суспільство, поза яким значна час-
тина привабливих орієнтирів соціального розвитку залишатиметься 
тільки віртуальною реальністю. Цивілізоване і гуманізоване, таке де-
мократичне суспільство стає здатним сформувати особистість грома-
дянина нового типу, який, своєю чергою, створює нове громадянське 
суспільство. Силою, яка формує і зв’язує ці два начала – колектив 
й індивіда, – є влада держави, яка також трансформується у владу 
нового сучасного типу. Таким чином, громадянське суспільство фор-
мується особистістю – громадянином, державною владою і громад-
ськими об’єднаннями. 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Розвиток поняття гро-
мадянського суспільства можна простежити у теоретичних концеп-
ціях М. Макіавеллі, Т. Гоббса, Дж. Локка, М. Монтеск’є, Ж-Ж. Руссо,  
І. Канта, Г. В. Ф. Гегеля, А. Фергюсона, Ф. Хатчісона, Т. Пейна,  
А. де Токвіля, Дж. С. Мілля, К. Поппера, Дж. Александера. 

Становлення ідеї громадянського суспільства та її історичну 
еволюцію досліджували західні, російські та вітчизняні науковці:  
А. Арато, К. Гаджієв, О. Кравченко, В. Вітюк, В. Тимошенко, Т. Ко-
вальчук, Ю. Корнілов, М. Мокляк, В. Степаненко, А. Колодій, О. Рез-
нік, Г. Горак, В. Муляр, Г. Федін, В. Матусевич, О. Злобіна. 

Мета дослідження. Соціально-філософський аналіз громадянсько-
го суспільства як системи взаємопов’язаних цінностей: свободи осо-
бистості, державних законів та інтересів суспільства. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 443

Виклад основного матеріалу. Ідея громадянського суспільства 
своїми коріннями сягає стародавньої Греції і Риму. Саме в той час 
складаються перші уявлення про громадянство та громадянина, в 
повсякденний вжиток входять поняття “суспільство” як сукупність 
громадян, з’являються перші ідеї відокремлення державного і при-
ватного життя громадян. 

У середньовіччі поняття суспільства і держави зливаються в одне, 
неділиме поняття. Це можна пояснити необхідністю створення і укрі-
плення державних кордонів молодих європейських держав, бороть-
бою за суверенітет і незалежність, а також необмеженою, деспотич-
ною владою держави в особі монарха, при якій, звичайно, не може 
йти мова, як і при будь-якій тиранії чи деспотії, про права і свободи 
пересічної особистості. Без яких, своєю чергою, неможливим стає 
поява ідеї громадянського суспільства. 

Епоха Відродження відроджує також і ідею громадянського сус-
пільства, яка виникає в італійських містах–республіках. Як зазначає 
науковець Олександр Резнік у своєму теоретичному дослідженні 
формування ідеї та поняття “громадянське суспільство”, “Макіавел-
лі формулює три важливі цінності громадянського суспільства: мир 
і безпека громадян, задоволення їх від свого майна і багатства, пра-
во кожного мати й відстоювати свої переконання. Тому Макіавеллі у 
своєму творі “Володар” радить правителям брати до уваги наведені 
людські потреби для успішного державного правління” [7, с. 70-71]. 

Поява громадянських суспільств на зорі Нового часу в Західній 
Європі пов’язана насамперед з появою третього стану – буржуа, 
які обстоюють своє право на свободу реалізації своїх інтересів, пе-
редусім, в економічній діяльності. Видатні англійські мислителі Т. 
Гоббс і Дж. Локк називають джерела громадянського суспільства, 
які вони вбачають у природному стані людей. Т. Гоббс вважає, що 
вільне задоволення природних потреб веде до розбрату (стану свавіл-
ля) у суспільному житті, і вимагає укладення суспільного договору, 
в результаті якого люди добровільно позбавляються частини свобод, 
віддаючи їх державі, для збереження життя і цілісності суспільства. 
“Громадянське суспільство, яке з’являється внаслідок цього дого-
вору, він розглядає як еквівалент держави та її законів. Крім цього, 
Гоббс оперує поняттями громадянина (підданого) та громадянської 
особи, що належать до співтовариства громадян, утвореного за пев-
ними інтересами” [7, с. 71]. 

У Дж. Локка, природній стан регулюється природним законом і 
підтримується кожною людиною. Тому він “… більше наголошує 



Наукові записки444

особистісні засади життєдіяльності громадянського суспільства, 
первинність особистісного начала щодо колективного чи державно-
го. Тобто йдеться про активну громадянську позицію особистості як 
умову оптимальної життєдіяльності громадянського суспільства”, – 
зазначає О. Резнік [7, с. 71]. 

Видатний французький просвітник Ж-Ж. Руссо один із перших 
вказує, що саме в суспільстві природні потреби індивіда набувають 
духовних і моральних якостей, що дає появу особистості. А упорядко-
ваність суспільних і державних відносин залежить від чотирьох родів 
законів: політичних, громадянських, юридичних та, за твердженням 
Руссо, найважливіших – моралі, звичаїв і громадської думки [7, с. 72]. 

Таким чином, у XVIII ст. поруч із економікою і політикою 
з’являється неполітична публічна сфера, в якій люди починають обго-
ворювати свої справи, і починає формуватися громадська думка. На-
роджене у XVIII ст. в європейських країнах громадянське суспільство 
висуває вимоги до політиків, обговорює громадські справи, вирішує 
ті чи інші проблеми. З часом суперечності вкрай загострюються че-
рез проблему бідності, яка для раннього капіталізму була величезною 
проблемою. Виникає соціальне питання, на якому виросли всі течії 
соціалізму. Через надзвичайну гостроту проблеми бідності та її широ-
ке обговорення на всіх рівнях ідеологій і теорій ідея громадянського 
суспільства відсувається на задній план, або знову пов’язується тіль-
ки з суспільними інтересами і державною владою. 

О. Резнік вказує, що у Г. В. Ф. Гегеля поняття “громадянське сус-
пільство” вужче, ніж поняття “суспільство”. “… громадянин є сус-
пільною істотою, котра для виявлення своєї моральної значущості має 
відігравати певну роль у житті громадянського суспільства” [7, с. 73]. 

А при дослідженні філософії марксизму зазначає, що за К. Марк-
сом “…права людини, які гарантуються громадянським суспільством, 
звільняють людину лише тією мірою, якою вона ідентифікує себе зі 
своїм класом, а отже, фундаментальний принцип Марксової соціо-
логії полягає в тому, що людська свідомість ґрунтується на певних 
матеріальних умовах” [7, с. 73]. Але саме класик марксизму припиняє 
традицію ототожнення понять держава і громадянське суспільство, 
називаючи політичним забобоном думку про те, що згуртованість 
громадянського суспільства забезпечується державою [2, с. 67]. 

Наприкінці XIX і в першій половині XX століття дискусії щодо 
відносин особистості і громадянського суспільства вщухли, але в дру-
гій половині XX століття знову актуалізувалося питання про місце 
держави та особистості щодо громадянського суспільства. Особливо 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 445

актуальною є проблема співвідношення держави та громадянського 
суспільства на сучасному етапі розвитку державності, коли фактично 
в постіндустріальних країнах таке суспільство уже діє. 

Нині помітно зріс загальний інтерес до проблем громадянського 
суспільства, а наукові його дослідження здійснюються в органічному 
зв’язку з проблематикою правової та соціальної держави. Подальший 
розвиток відносин суспільства і держави є гарантією того, що суспіль-
ство стане громадянським, а держава – демократичною, правовою. 

Визначення суті громадянського суспільства має важливе значен-
ня. Але завжди слід пам’ятати, що громадянське суспільство – це таке 
суспільство, де інтереси людини мають пріоритетне значення. Адже 
людині за своєю природою притаманне прагнення жити в суспільстві 
людей, в якому вона прагне задовольнити, насамперед, свої приватні 
інтереси. Науковець Володимир Муляр зазначає: “Найважливішим 
принципом громадянського суспільства є принцип приватного ін-
тересу громадянина. Держава ж відокремлюється від моменту фор-
мування цього інтересу, пропонуючи лише шляхи та способи його 
задоволення. Вона законодавчим шляхом закріплює добровільні, сво-
бодні відносини між людьми, побудовані на задоволенні їх потреб та 
інтересів. Це означає, що закони можуть створюватися лише після 
того, як люди усвідомили для себе різноманітність потреб і придбан-
ня цих потреб переплелося з їх задоволенням” [5, с. 72]. 

Водночас, звичайно, інститути громадянського суспільства по-
кликані забезпечити певний баланс між соціальними та політичними 
силами, а за допомогою правових норм регулювати відповідні від-
носини. Таким чином, громадянське суспільство – це не якісь ізольо-
вані індивіди, а комплекс соціальних відносин, система суспільних 
інтересів (економічних, соціально-політичних, релігійних, духовних, 
сімейних, культурних та інших), яка виражає різнорідні цінності, ін-
тереси і потреби членів суспільства. Це сфера самовиявлення віль-
них громадян і добровільно сформованих асоціацій і організацій, об-
межених відповідними законами від безпосереднього втручання та 
довічної регламентації діяльності цих громадян і організацій з боку 
державної влади. 

Науковець Антоніна Колодій формулює таке визначення грома-
дянського суспільства. “Громадянське суспільство – це сфера спілку-
вання та солідарності, спонтанної самоорганізації і самоврядування 
вільних індивідів на основі добровільно сформованих асоціацій гро-
мадян, яка захищена необхідними законами від прямого втручання і 
регламентації з боку держави” [3, с. 159]. 



Наукові записки446

Сучасний соціологічний словник дає таке визначення громадян-
ського суспільства: “Громадянське суспільство – асоціація вільних 
громадян, що взаємодіють між собою виключно на ґрунті власних 
інтересів, правових норм та спільно погоджених чи вироблених регу-
ляторів (компроміс тощо)” [9, с. 108]. 

Громадські об’єднання ґрунтуються на соціально значущій й сус-
пільно корисній діяльності, яка відповідає потребам суспільства та 
інтересам саморозвитку, самореалізації й самоактуалізації особистос-
ті. Таким чином, сутність громадянського суспільства полягає пере-
довсім у забезпеченні прав людини. Особистість у громадянському 
суспільстві має гарантоване законами право вибору різноманітних 
форм економічної, соціальної та іншої діяльності, право вибору пев-
ної ідеології, світогляду тощо. Як зазначає В. Муляр, “…самовира-
ження в політичному житті для молодих людей є більш значущим, 
ніж досягнення певних економічних вимог, що були характерні для 
попередніх поколінь” [6, с. 281]. 

Теорія громадянського суспільства ґрунтується на ідеї автоном-
ності та індивідуальної свободи громадян, невтручання держави в 
життя громадянського суспільства. Тобто говорити про громадян-
ське суспільство можна лише з появою громадянина як самостійного 
суб`єкта, що усвідомлює себе індивідуальним членом суспільства, 
наділений певним комплексом прав і свобод, і в той же час несе від-
повідальність перед суспільством. Основами виділення індивіда із за-
гальної маси є самостійність людини, звільненої від опіки, здатність 
і бажання розраховувати на власні сили, змагальність, а отже, і нове, 
більш незалежне, ставлення до суспільства. Умовою і результатом 
такого розвитку є більш повне, більш органічне перетворення сус-
пільства в громадянську єдність, а держави – у правову і політичну 
цілість. “Громадянин – кінцева мета суспільства, він є сам для себе 
ціль. Однак без відносин з іншими громадянин не може задовольнити 
свої інтереси. Це означає, що він вступає в найрізноманітніші стосун-
ки з рівними собі членами суспільства. Таким чином, враховується 
свобода та інтерес інших людей, встановлюється природна система 
відносин, яку і покликана закріпити держава як орган політичного 
управління суспільством. Отже, правовий, соціальний захист з боку 
держави, гарантія створення нею умов для реалізації громадянином 
права приватного інтересу – другий принцип громадянського сус-
пільства” [5, с. 72-73]. 

Враховуючи особливості перехідного часу, в якому знаходиться 
Україна, має бути проведена в життя така концепція співвідношен-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 447

ня особи, суспільства і держави, яка дозволила б не тільки змінити 
сьогоднішній менталітет людини, але й сприяти формуванню вільної 
особи з високою політичною, економічною і правовою культурою, 
яка усвідомлює свою цінність і гідність. Ця концепція передбачає, що 
епіцентром громадянського суспільства є людина, її права, свободи 
й інтереси, що всі інститути громадянського суспільства і держави 
утворюються постільки, наскільки є необхідність створити умови для 
нормальної життєдіяльності людини, захисту її прав і свобод. І, своєю 
чергою, особистість, що усвідомлює важливість своєї громадської ді-
яльності і діє в громадських об’єднаннях, звільнює в собі можливість 
вираження того, що не можливо виразити в межах тільки приватної 
життєдіяльності, поза громадою. 

“Громадянське суспільство є продуктом індивідуалізованої дії, тоді 
як держава є наслідком відчуження дій суспільного суб’єкта, в якій 
індивідуальне знято. Громадянське суспільство уможливлює існуван-
ня Самості. Воно стає продуктом власного вибору особистостей (для 
держави осіб – громадян), об’єднаних у спільноту, що на принципах 
комунікативності узгоджують свої дії і коригують діяльність держави. 
За умови існування громадянського суспільства всі суспільні утворен-
ня є наслідком взаємоузгодженої дії особистостей, результатом осо-
бистісного вибору й усвідомлення ідентифікації з ними” [2, с. 71]. 

Отже, взаємодія особистісного і суспільного в громадянському 
суспільстві є взаємозалежною і взаємно доповнювальною. Тому що 
ця взаємодія спрямована на врівноваження особистісних інтересів та 
інтересів суспільства. 

Громадянське суспільство потребує існування правової держави 
як своєї передумови. Разом з тим, тільки розвинуте, стабільне гро-
мадянське суспільство уможливлює утворення правової держави, є 
основою стабільного демократичного політичного режиму й автори-
тетної влади. Цілісний політико-правовий механізм, який забезпечує 
ефективний вплив громадянського суспільства на структури влади і 
соціальне життя країни, складає, по суті, зміст поняття демократизму. 

“Сама по собі демократія не дає ніяких соціальних гарантій, а 
лише забезпечує визначений її формою баланс між владою і свобо-
дою особистості” [2, с. 69]. Стан демократії у сучасному суспільстві 
справді значною мірою визначається існуванням системи незалежних 
від держави самоврядних об’єднань суверенних індивідів і вільно 
встановлених зв’язків між ними – громадянського суспільства. “Від-
носини між спільнотами, побудованими на принципах толерантності, 
солідарності, взаємної згоди і захисту інтересів особистості, що не су-



Наукові записки448

перечать збереженню єдності, і й утворюють суспільну організацію, 
яку можна назвати громадянським суспільством” [2, с. 67]. 

Сформоване на засадах плюралізму, толерантності, лібералізму, 
воно спроможне протистояти етатистським тенденціям з боку дер-
жави, домагатися якомога оптимальнішого здійснення громадського 
самоврядування. Відкрите суперництво суспільних інтересів ініціює 
політичний процес, сприяє втіленню загальносоціального інтересу. 
Звідси випливає: щоб демократизувати суспільство, реформувати 
державу, необхідно займатися не лише законотворчою, політико-
юридичною діяльністю, а й плекати громадянське суспільство – спри-
яти структурованості спільноти, усвідомленню й поважанню людьми 
власних і чужих прав, гідності й свободи, шануванню норм суспіль-
но-політичної взаємодії. 

Перспективами розвитку громадянського суспільства й, зокрема, 
соціального захисту в сучасних умовах має бути спрямованість на ви-
рівнювання якості життя. Рівень життя – це рівень матеріального бла-
гополуччя, що визначається обсягом реальних доходів на душу насе-
лення і відповідним обсягом споживання. Але поняття “рівень життя” 
не вимірюється лише грошовим еквівалентом, а включає також такі 
чинники як здоров’я, ступінь морального задоволення від власного 
життя та діяльності. Таким чином, у його основу закладені цінності 
людського суспільного буття, тому що, скільки б ми не говорили про 
щось інше, людський чинник державотворення був і залишається ви-
значальним. 

Економічні передумови громадянського суспільства такі, що лише 
через стосунки власності людина може проявити свою соціальну ак-
тивність. Де не існує поваги до власності, там не може бути вільної й 
рівної ринкової економіки. Де немає вільної й рівної ринкової еконо-
міки, там не може бути й тієї політичної системи, що закладає основи 
правової державності, а також виховання вільних, активних, відпо-
відальних громадян. Усвідомлення працелюбства як вищої мораль-
ної цінності є одним із найсуттєвіших свідчень громадянської позиції 
людини. Той, хто збагнув цю істину, ставиться до праці не лише як до 
засобів забезпечення матеріального достатку, а й усвідомлює благо-
творний вплив праці на людину, на розвиток її здібностей, волі, ха-
рактеру. 

Виховання громадянської діловитості, ініціативності, підпри-
ємництва повинно протистояти байдужості та безмірному користо-
любству. Щоб вивести людину зі стану індиферентності та сліпоти 
щодо всього державного, необхідно включати її в державний орга-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 449

нізм, спрямувати на ту відповідальність, яка з цим пов’язана, і на ті 
обов’язки, що з цього випливають. Треба відучити людину від вузької 
і зашкарублої своєкорисливості, від шкурництва, егоїзму, широко ви-
користовуючи не лише просвітні заходи, але й правові санкції. 

Важливо також зазначити, становлення національної свідомості 
і громадянської свідомості – взаємоповʼязані процеси: існує спільна 
основа цих явищ. Людина, для якої унікальність індивідуального сві-
ту людини є важливою цінністю, переважно цінує також самобутні 
культури; а тому вона обдумано і відповідально ставиться до вибору 
своєї культурної ідентичності. 

Важливим фактором консолідації суспільства, формування ак-
тивної громадянської позиції особистості була і є мовна політика 
як система поглядів, принципів і пріоритетів у діяльності держави, 
її структур з тим, щоб державна українська мова змогла реалізувати 
свою справді державотворчу, консолідуючу роль, утверджуватися як 
основний засіб функціонування українського суспільства. 

Національна держава має й відповідні національні інтереси, 
які стосуються передусім базисних, економічних умов існування  
цієї країни, держави, ними ж і детермінуються. Тому державні інте
реси – соціальні цілі, орієнтири, принципи і настанови, спрямовані на 
раціональну організацію внутрішньої і зовнішньої політики держа-
ви, на адекватну репрезентацію інтересів усіх громадян, суспільства, 
на всебічний розвиток народу, – цілком можливо і треба розгляда-
ти саме як національні інтереси. Будувати державу без ідеології, без 
визначення, захисту й утвердження національного інтересу – справа 
пуста й даремна [1]. 

Творення єдиного загальнонаціонального культурного простору, 
забезпечення самоцінності, незалежності культури й мистецтва в усіх 
їх численних проявах, збереження багатющої національної культур-
ної спадщини, забезпечення свободи творчості, найширшого доступу 
громадян, особливо молодих, до культурних надбань виступає як ці-
лісний консолідуючий чинник становлення та зміцнення української 
національної державності. 

“Усвідомлення ролі соціалізації особистості, зокрема її культури-
зації, вимагає переорієнтації суспільних і державних цілей. Культура 
і освіта повинні бути поставлені в центр державних пріоритетів, адже 
на рівні громадянського суспільства культура стає чи не найважливі-
шою умовою його самозбереження” [2, с. 67]. 

Власне, кожна держава має бути зацікавлена в створенні, всебіч-
ному розширенні і поглибленні громадянського суспільства, якщо 



Наукові записки450

воно прагне до задоволення потреб громадян, до своєї адаптації в 
загальнолюдський цивілізований процес. Для держави стає життєво 
необхідним розвиток всіх елементів громадянського суспільства. Чи 
відповідає таке суспільство досягнутому рівню світової цивілізації, 
має засвідчити рівень задоволення інтересів і потреб, громадянський 
мир на основі дії прийнятих державою законів. У сучасних умовах 
однією із вимог громадянського суспільства виступає фактор соці-
альної відповідальності в усіх сферах суспільного життя (економіч-
ній, політичній, соціальній, екологічній, національній), на всіх рівнях 
суспільних організацій (соціальної групи, суспільної організації, дер-
жави, світового співтовариства), пов’язаних з висуненням на перший 
план загальнолюдських цінностей. Адже соціальна орієнтація може 
утверджуватися як принцип суспільних відносин лише тоді, коли за-
доволені всі необхідні потреби і створюються умови для реалізації 
системи історично обумовлених інтересів членів суспільства. Тому 
сутністю громадянського суспільства виступає поєднання економіч-
ного, політичного і культурного плюралізму, який знаходить своє ві-
дображення в багатстві форм власності, в запереченні ідеологічних 
стереотипів, у розкритті духовного життя у всьому обсязі. 

Висновок. Безперервний рух, постійне вдосконалення закладені у 
самій ідеї громадянського суспільства: перехід від менш розвинуто-
го стану людини, суспільства і влади до більш розвинутого і більш 
цивілізованого. Умовою такого розвитку є рівновага, рівний розви-
ток, взаємна рівність прав, свобод і обов’язків всіх трьох чинників, 
які уможливлюють існування громадянського суспільства – людини, 
суспільства і держави. Домінування однієї з вказаних складових руй-
нує громадянське суспільство. Якщо це першість держави, яка підпо-
рядковує суспільство, або колективного начала суспільного прогресу 
(наприклад, інтерес класу у соціалістичній теорії), або панування ан-
тиколективістського індивідуалізму, громадянські відносини не ви-
никають. І навпаки, всі сторони громадянських відносин – людина, 
суспільство і держава – формуються та взаємодоповнюються при їх-
ньому паритеті, утворюючи стійку єдність, здатну розвиватися і до-
лати внутрішні та зовнішні кризи і конфлікти. 

Інтерес до проблем формування громадянського суспільства виникає 
в Україні в зв’язку з процесом державотворення, орієнтованого на демо-
кратичні засади (правові та соціальні). Цей процес зближення реального 
суспільства і накресленого ідеального проекту є, по суті, нескінченним 
процесом вдосконалення суспільства, влади, політики, людини, макси-
мальним втіленням у життя ідеалів свободи і справедливості. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 451

Література:
1. Головатий М. Ф. Національні інтереси як основа формування держав-

ності: теоретико-методологічні засади / Микола Федорович Головатий // 
Український соціум. – 2003. – № 1 (2). – C. 86-95. 

2. Горак Г., Федин Г. Громадянське суспільство як інтегратор особис-
тісних начал / Ганна Горак, Георгій Федін // Філософська думка. – 2003. –  
№ 3 – С. 62-73. 

3. Колодій А. На шляху до громадянського суспільства: теоретичні за-
сади, соціокультурні передумови демократичної трансформації в Україні. / 
Антоніна Федорівна Колодій – Л. : Червона калина, 2002. – 259 с. 

4. Концепція громадянської освіти та виховання в Україні. http://
ukrcivnet. iatp. kiev. ua/Concept. html. 

5. Муляр В. І. Політологія. Курс лекцій : навчальний посібник / Володи-
мир Ілліч Муляр. – Житомир: ЖІТІ, 1999. – 214 с. 

6. Муляр В. І. Проблема становлення особистості в системі “індивід-
суспільство” (філософсько-культурологічний аналіз) / Володимир Ілліч 
Муляр. – Житомир: ЖДТУ, 2005. – 319 с. 

7. Резнік О. Особистість і громадянське суспільство: досвід теоретичного 
осмислення / Олександр Резнік // Соціологія: теорії, методи, маркетинг. – 
2002. – № 3. – С. 68-79. 

8. Степаненко В. Соціологічна концепція громадянського суспільства в 
пострадянському контексті / Віктор Степаненко // Соціологія: теорії, мето-
ди, маркетинг. – 2003. – № 3. – С. 5-20. 

9. Соціологія: короткий енциклопедичний словник. – К., 1998. – С. 108. 
10. Ядов В. А. Личность как субьект и обьект социальных отношений / 

В. А. Ядов // Социология и современность. – М. : Наука, 1977. – 239 с. 

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач 
кафедри Житомирського державного технологічного університету 
В. І. Муляр



Наукові записки452

УДК 130.2

Євгенія Більченко

ЦІЛІ ЛЮДИНИ МІЖ МОДЕРНОМ І ПОСТМОДЕРНОМ: 
СПРОБА КРИТИЧНОГО КУЛЬТУРОЛОГІЧНОГО 

ПРОГНОЗУВАННЯ ХХІ СТОЛІТТЯ
У статті досліджуються проблеми формування соціально 

адекватної культурної ідентичності суб’єкта ХХІ ст. Автор по-
рівнює універсалістський антропологічний зразок доби модерну 
із партикуляристським постмодерним типом людини і доходить 
висновку про історичну обмеженість кожного із них. На цій під-
ставі здійснюється спроба культурологічного прогнозування 
транскультурної ідентичності у методологічному контексті 
некласичної філософії діалогу як філософії “Третього”.

Ключові слова: ідентичність, універсалізм, партикуляризм, 
модерн, постмодерн, транскультура, діалог, “Третій”.

Bilchenko Y. The Aims of a Man between Modern and 
Postmodern: the Attempt of Critic Culturological Prognosis of XXI 
Century

The article is devoted to the problem of formation of socially 
actuate cultural identity of subject of XXI century. The author 
compares universalistic anthropological sample of Modern with the 
particularistic Postmodern human type and comes to conclusion 
about historic limitation f each of them. On this base author makes 
an attempt of culturological prognosis of transcultural identity in the 
methodological context of non-classic philosophy of dialogue as the 
philosophy of the Third.

Key words: identity, universalism, particularism, Modern, 
Postmodern, transculture, dialogue, Third.

Бильченко Е. Цели человека между модерном и постмодер-
ном: попытка критического культурологического прогнозиро-
вания ХХI века

В статье исследуется проблема формирования социально 
адекватной культурной идентичности субъекта ХХI века. Ав-
тор сравнивает универсалистский антропологический образец 
модерна с универсалистским постмодерным типом человека и 
приходит к выводу об исторической ограниченности каждого 
из них. На этом основании предпринимается попытка культуро-

© Євгенія Більченко, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 453

логического прогнозирования транскультурной идентичности в 
методологическом контексте неклассической философии диало-
га как философии “Третьего”.

Ключевые слова: идентичность, универсализм, партикуля-
ризм, модерн, постмодерн, транскультура, диалог, “Третий”.

Актуальність визначення антропологічного ідеалу майбутнього – 
річ настільки очевидна, що, мабуть, не потребує фактичних доказів. 
Справді, на що ще може бути спрямована гуманітаристика і, зокрема, 
філософія як світоглядне знання, як не на виявлення (у пасивній по-
зиції) чи моделювання (в активній) ідеального і/або типового зразка 
людини своєї доби? Все ж спробуємо внести свій, культурологічний, 
вклад в обґрунтування цієї проблеми, апелюючи до семантичного 
аналізу сучасного стану розвитку культури та картини світу культур-
ного суб’єкта. Останній притаманна крайня невпорядкованість, яка 
нагадує про міфологічні архетипи первісного хаосу, зненацька реані-
мованого після позірно “благополучного” і доволі тривалого періоду 
панування раціонального космосу. Постмодерний плюралізм, вира-
жений у проекті мультикультуралізму, що протягом кінця ХХ століт-
тя оптимістично сприймався як позитивна альтернатива глобалізму і 
модерну, нині постулює вичерпаність свого онтологічного потенціа-
лу. Кінець постмодернізму, який вже був симптомом девальвації та 
ціннісної дезорієнтації суб’єкта, тільки поглиблює стан екзистенцій-
ної розгубленості. 

Справді, що залишається після того, як сплинула потреба не лише 
метафізичного поклоніння перед вищими смислами, але й потреба 
в іронічній їх деконструкції? Деякими це сприймається як вторинне 
утвердження модерну як незавершеного проекту історії (Ю. Габермас) 
[1]. Його опонент Ж. Дерріда, говорячи про цілі людини, розхитує 
амплітуду їх визначення між класичним гуманізмом, репрезентова-
ним вищою людиною М. Гайдеггера, та некласичним волюнтаризмом, 
втіленим у надлюдині Ф. Ніцше – тобто між вірністю буттю (мові як 
дому буттю) та розхитуванням онтологічного каркасу існування через 
варіативну інтертекстуальність мовлення і тексту [2, с. 3]. 

Наша мета за таких умов полягає у тому, щоб здійснити на підставі 
культурологічного аналізу розвитку кульутри ХХ ст. спробу прогно-
зування ідеального типу людини майбутнього, що не тяжіє ні до мо-
дерного метанаративу буття, ні до його постмодерної деконструкції. 

Відповідно до сформульованої мети, завданнями дослідження є:
• Осмислення відносно недавнього попереднього культурного бут-

тя людини, її самоідентифікації та самоконституювання в суспільстві 



Наукові записки454

від початку ХХ ст. у контексті напруження полярних смислів модер-
ну як феномену масовості та постмодерну як феномену деконструкції 
маси через плюральність та одиничність.

• Вихід на рівень проекції майбутнього культурного буття людини 
через аналіз новітніх моделей ідентичності суб’єкта (зокрема моделі 
транскультурної ідентичності як вияву некласичної діалогічності сві-
тобачення в руслі концепту “Третього”).

Масовізація культури як симптоматична риса духовної “хвороби” 
західного буржуазного суспільства доби модерну досягає свого апо-
гею в ХХ ст., початок якого традиційно усвідомлюється теоретиками 
елітарної культури (О. Шпенглер) як доба “кризи культури” – відчу-
ження, втрати віри, занепаду моральних й естетичних цінностей. Нео-
романтизм як остання відчайдушна і утопічна спроба творчої інтелі-
генції Європи побудувати своєрідний “богемний” ковчег порятунку, 
протиставивши міщанському світові повсякдення екзотично-елітар-
ний метафізичний смисл “Краси” (однаково духовної, соціальної чи 
вітальної), завершилася поразкою. Погляди К. Маркса, Ф. Достоєв-
ського, Л. Толстого, Ф. Ніцше, М. О. Бердяєва, Л. де Блуа, З. Фрейда, 
Х. Ортега-і-Гассета – при усій їх позірній не співмірності і протилеж-
ності – мали на меті одне: припинити чи уповільнити есхатологічно 
загрозливий лавиноподібний процес вульгаризації та примітивізації 
культури, який несло із собою технократичне суспільство “мас”.

Прогрес індустріалізації, світові і громадянські війни, революції, 
крах колоніальних імперій, бунти колонізованих аборигенних Єв-
ропою народів призвели до активних міграцій, наслідком яких ста-
ло перемішування гігантських мас людей, що, виїхавши із селищ і 
таким чином втративши базову фольклорно-міфопоетичну складову 
своєї ідентичності, тим не менш, ще не здобули нової інтелектуальної 
та професійної ідентичності міського типу. У результаті зазначених 
пересувань (підтримуваних, до речі, принципом вертикальної соці-
альної мобільності, концептуалізованим як вища ознака демократії у 
П. Сорокіна) утворюється досить рухливий маргінальний прошарок 
соціально агресивних “середньостатистичних індивідів”, буття яких 
є межею між народною та високою культурою і знаходить своє есе 
етично-моральне та екзистенційне виявлення у феномені кітчу (мі-
щанського фольклору). Комерціалізація мистецтва, темпи якої деда-
лі зростали, перевищуючи темпи розвитку елітарного професійного 
культуротворення, супроводжувалася не менш інтенсивною ідеологі-
зацією художньої творчості у межах тоталітарних режимів, у резуль-
таті чого утворюється своєрідний різновид масового тоталітарного 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 455

мистецтва і масової тоталітарної культури, яка є результатом прак-
тичного спотворення інтерпретаторами-епігонами високих гуманіс-
тичних вчень від Ренесансу до модерну.

Структурована і систематизована до рівня консолідованої спіль-
ноти (“Ми-об’єкта” за Ж. П. Сартром) маса як детермінанта поведін-
ки індивідуального суб’єкта є соціальною мегамашиною, структур-
ним гвинтиком якої постає “людина-маса” – середньостатистичний 
індивід, що є предметом маніпулювання на основі механізмів стан-
дартизації, уніфікації, тотальності. Прагнення такого індивіда уподі-
бнитися “Іншому” не є ні виявом шляхетно-релігійного тяжіння до 
соборного єднання (як-от у православній ментальності), ні виявом 
традиційного даосько-конфуціансько-дзенівського колективізму слі-
дування природному загальному шляху. 

В основі масовізації Заходу завжди лежить феномен відчуження – 
працівника від праці, суб’єкта від самості і, як наслідок, суб’єкта від 
“Іншого”. Явища, які не відповідають раціонально-технократичним 
стандартам маси (наприклад, божевілля, сексуальність, криміналь-
ність, авангардна творчість), які асоціюються із “розумністю” (кос-
мічною упорядкованістю) буття, але “de fakto” є усередненим праг-
матичним шаблоном обивательського “здорового глузду”, – апріорно 
сприймаються як синдром “Чужого” і витісняються на периферію 
центрованої офіційної культури. При цьому маса, виходячи із ре-
дукційних стереотипів мислення, не диференціює високих і низьких, 
сакральних і профанних, виявів девіантності: психопатологічні вияви 
відхилення від норми, як і деструктивні злочинні акти, тут зливають-
ся із трансцендентальними екзистенційними пориваннями творчої ін-
телігенції (богеми), що нерідко починає навмисно і свідомо імітува-
вати брутальні форми, виходячи із принципу “подвійного кодування” 
(У. Еко), на знак протесту проти легальної моралі й ритуально-бюро-
кратичної рутини масового суспільства (або проти самих цих форм). 

Звідси – актуальна для некласичної художньої культури проблема 
співвідношення етичного (добро) та естетичного (краса) начал у 
мистецтві, що, будучи злиті в романтизмі та у Ф. Достоєвського, 
починаючи з авангардизму (наприклад, самодостатнього естетизму 
О. Уайльда та Ш. Бодлера), сприймаються як альтернативні категорії. 
Так з’являється інтенція до репрезентації генія як “злодія”, тенденція 
до естетизації зла, що стала невід’ємним атрибутом теоретико-есте
тичних постулатів і (що гірше) повсякденної богемної поведінки 
творця, постульованої як девіантна, “хуліганська”, “контркультурна” 
і т. д. Самодостатній естетизм, виражений у скандально-епатажній 



Наукові записки456

формі, стає джерелом безкінечної іронії митця (сленговою мовою – 
“стьобу”), як ознаки його трагічної самотності серед фарисейської 
глухої публіки, що соціальністю (нормою) тисне на індивідуальну 
свободу. 

Відтак, стає очевидним, що іронізування, так само, як й ідея “чис
тої” краси, є іноді не більше, ніж позуванням, виявом бравади й ме-
ханізмом психологічного захисту, за яким приховується глибинна 
моральнісна основа: екзистенційна зраненість світом соціальної не-
справедливості та “дутої” фальшивої риторичної доброчесності. Ось 
чому реальний гуманістичний зміст іронічних творів чи так званих 
“естетських” текстів виявляється набагато глибшим, аніж докори 
критиків чи постулати самореклами, втілені в теоретичній позиції 
авторів. Як бачимо, до феномену маси однаковою мірою не можуть 
пристосуватися злочинець-варвар/психопат, що перебуває нижче 
усталеного рівня норм кульутри, та творчий геній, що своїми тра-
гічними духовними інтенціями перевищив їх. Через осягнення сенсу 
творчості, що визначає особливості соціокультурної поведінки твор-
чого суб’єкта, ми виходимо на рівень розв’язання базових питань он-
тології та антропології: питань смислу людського існування в культу-
рі та шляхів подолання відчуження й абсурду. 

Відчуження, притаманне масі, перетворює останню у механізм 
психологічного захисту від “Чужого” (і від власної свободи) в примі-
тивній оргіастичній варварській єдності “своїх”. Відродження в масі 
язичницького архетипу колективності, зрештою, позбавляє масу її, 
здавалося б, головного атрибуту – універсальності. На зміну загаль-
ному світовому товариству, людству, тут приходить універсально-
партикулярне начало часткового його угруповання (клану), корпора-
тивність із претензією на всесвітні тенденції поширення (наприклад, 
етноцентризм активного універсалістсько-націоналістичного типу), 
фіксовані ярликами на кшталт виховання “справжнього арійця” або 
“Пролетарі усіх країн, єднайтеся!” 

З точки зору феномену відчуження, прагнення до уподібнення 
спільноті у межах маси є спотвореною формою природного для люди-
ни прагнення до спілкування, інтенції “відношення” (М. Бубер) – діа-
логічності як екзистенційної властивості людської природи, відмова 
від якої загрожує трагедією розірваної і розколотої “відособленої 
свідомості”, що шукає притулку в позірно заспокійливих формах 
масового тотального життя (“втеча від свободи” у Е. Фромма). Ін-
дивідуальне і колективне, масове та особистісне, отже, у феномені 
технократичної тотальної спільноти зливаються у єдине порочне 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 457

коло садистсько-мазохістських (в контексті психоаналізу) взаємоза-
лежностей експлуатації та самокатування, відчуження і солідарності 
експлуатованих самотніх індивідів. 

Теоретико-концептуальним обґрунтуванням суспільства маси у 
європейській модерній філософії стала методологія структуралізму 
як результат проникнення позитивізму у сферу філологічних наук. 
Претензії структуралізму на універсальну пояснювальну силу через 
побудову структури (системи) як абстрактно-формальної моделі піз-
нання та конструювання світу повністю підкорили індивідуального 
суб’єкта, буття якого визначалося “підводними течіями” мегасистем 
(М. Фуко). Власне, знаменитий студентський бунт у Сорбонні 1968 
року з його афористичним гаслом “Структури не виходять на вули-
цю!” як початок формування постструктуралізму мав на меті вряту-
вати індивідуальність, вийнявши суб’єкта із соціальних личин систе-
ми, її масок, сфер, статусів і ролей. З іншого боку, індивідуалізація 
особистості у постструктуралізмі, активно підхоплена контркуль-
турними рухами періоду “сексуальної революції” в Америці (хіпі, 
бітники, рокери), обернулася трагедією самозаперечення. Справді, 
протестуючи проти бездушних обивательських тотально-масових 
структур, постмодерн, разом із ними, заперечив метанаративи – вищі 
духовні цінності людства (згадаймо ще ніцшевське “Бог помер”) як 
основа особистісного самоконституювання у просторі культури. В 
результаті були підірвані основи ідентифікації суб’єкта, релятивація 
цінностей якого, позбавившись ліміту абсолютних меж (екзистен-
ціалів буття), призвела до повного розчарування в історії. Наступає 
“криза метафізичної ідентичності” (Б. Хюббнер), смерть Бога стає 
смертю самої людини, намагаючись врятувати яку постмодерн не по-
мічає, як її ж і втрачає. 

На зміну монізму приходить плюралізм, універсалізму – партику
ляризм, синхронії і статиці – діахронія і динаміка, структурі – історія, 
центру – децентрація, духовному – вітальне, раціональному і свідо-
мому – ірраціональне та безсвідоме, космосу – хаос, чоловічому – жі-
ноче, владі – опозиція, а Логосу (думці, значенню, мові) – Письмо 
(текст, знак, мовлення). Зазначені світоглядні опозиції модерну і 
постмодерну набувають остаточну теоретичну перемогу у філософії 
через утвердження некласичної теорії інтертекстуальності Р. Бар-
та та Ю. Крістєвої над класичною філософією мови як дому буття у  
М. Гайдеггера. Текст як головний герой постмодерну відтепер ста-
виться до історії не серйозно і драматично, але іронічно і грайливо: 
у цьому ставленні домінує не детермінація (слова буттям), а цитація 



Наукові записки458

(довільне комбінування у слові розрізнених фрагментів буття), не 
зв’язане абсолютним наративом моральне аристотелівське катарсич-
не “співпереживання” тексту, а самодостатня естетична бартівська 
“насолода” ним. На зміну пафосу “розуміння” (закладеного у слові 
онтологічного смислу) в середньовічній екзегетиці та герменевтичній 
інтерпретації приходить деконструкція (розклад онтології тексту на 
частини із їх подальшою трансформацією).

Втрата суб’єкта в інтертекстуальному плюральному потоці пост
модерної деконструкції буття викривляє первинний ескапічно-роман-
тичний сенс гри як метафізичного засобу порятунку інтелігента від 
пафосу маси (у Г. Гесе). Гра, позбавлена метанаративів, із засобу по-
рятунку перетворюється в естетичну самоціль, руйнуючи внутрішню 
цілість особистості постмодерніста. Феномен кіберкультури у цьо-
му плані є чи не найістотнішим симптомом самодостатньої руйнів-
ної гри, яка, будучи механізмом психологічного захисту, одночасно 
позбавляє граючого почуття етичної відповідальності. 

Притаманна комп’ютерній грі підвищена феноменологічна увага 
до чуттєво-тілесних аспектів буття людини як до таких, що забезпе-
чують найповніше екзистенційне переживання світу, та пов’язаний із 
нею перехід від вербальності як домінуючої форми сприйняття люди-
ною світу до візуальності викликають до життя так звані “актуальні” 
форми комунікативно-мистецьких практик, зокрема феномен “медіа-
арту”, в контексті якого створюються своєрідний архетип неоміфо-
логії, який принципово відрізняється від класичної структури міфу 
про ініціацію, – це образ “самозбереження героя”, його гарантованої 
безпеки, що походить з відповідної функції комп’ютерних ігор, нага-
дуючи нам про рятівний “ремінь” туриста, повернення додому якому 
є забезпеченим, – і означає можливість безкінечного повторення кож-
ної ситуації буття. 

Можливість “зберегтися” з ігрового прийому перетворюється на 
духовну настанову і послаблює почуття ризику, а отже, й етичної від-
повідальності за скоєні вчинки. Звідси – криза ідентичності, руйнація 
суб’єктивності, переживання яких спонукає до повернення на новому 
діалектичному витку розвитку думки до класичної картини світу (“не-
завершеного”, словами Ю. Габермаса, проекту модерну) із притаман-
ним для неї пріоритетом морально-етичної проблематики. Етизація 
гуманітарного мислення відбувається паралельно й альтернативно до 
естетизації, але їх продуктивний синтез необхідний для моделювання 
адекватної системи цінностей у сучасного суб’єкта культури, позбав-
леної різного ґатунку “центризмів” та “редукціонізмів”. 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 459

Практичне завдання культуролога-прогностика за таких умов по-
лягає у тому, щоб зблизити між собою дві протилежні тенденції роз-
витку людського суспільства і мислення (постмодерну “естетичну” 
та модерну “етичну”) і сфокусувати їх у точці єдності буття (мови) і 
спілкування (тексту), маси і суб’єкта, універсальної структури та пар-
тикулярного індивіда.

Назріла конкретна потреба у моделюванні такої ідентичності су
б’єкта, яка б на діалектичних засадах погоджувала б інтенції масовості 
та відособленості, солідарності та плюральності. Механізмом такого по-
годження постає принцип діалогічності – розуміння інтерсуб’єктивних 
відносин як взаємно спрямованого руху самостей Я-та-Іншого, а також 
посередницької ролі у їх гуманізації абсолютного смислу, уособленого 
у фігурі реального і/або віртуального “Свідка” (“Третього”).

Отже, говорячи про майбутню ідентичність суб’єкта, ми пови-
нні уявити його самосвідомість як поле безперервного внутрішнього 
діалогу, що об’єктивується у процесі інтерпретації текстів культури, 
тобто проблема ідентифікації поступово трансформується у герме-
невтичний (мовно-літературний) дискурс. Ключовим принципом са-
мосвідомості особистості як інтерпретатора тексту культури є тран-
скультурна ідентичність – специфічний тип мислення, ґрунтований 
на поєднанні настанов на вірність своєму та відкритість чужому, іден-
тичність і толерантність, плюральність та солідарність, універсалізм 
та партикуляризм. Особистість, яка є носієм транскультурної ідентич-
ності виявляє здатність до ефективної інтеракції з носіями численних 
культурно-духовних та релігійних традицій у світі інформаційних 
потоків при одночасному збереженні власної автохтонності. Амбіва-
лентне поєднання природного права бути собою із не менш природ-
ною потребою бути “Іншим” відбувається за рахунок герменевтичної 
інтерпретації особистістю текстів культури, під час якої відкривають-
ся спільні універсальні смисли інтерпретатора та інтерпретованого і 
безкінечні індивідуальні варіації цих смислів. В основі транскуль-
тури як моделі буття людини лежить, отже, семантичний підхід до 
аналізу явищ, уміння бачити єдність у багатоманітності культурних 
цінностей. Зазначене уміння ґрунтується на високому рівні творчої 
самостійності індивіда, його здатності критично оцінювати потоки 
інформації, виокремлювати у них змістовні елементи, необхідні для 
конструювання особистої ідентичності, та створювати нові культурні 
смисли і тексти на основі інтеркультурності та інтертекстуальності.

Як засвідчують останні філософсько-антропологічні дослідження 
і хід культурної практики, ключову роль у формуванні діалогічної 



Наукові записки460

транскультурної самосвідомості і креативності відіграє культурологія 
як парадигма гуманітарного знання, яка вивчає специфіку взаємопро-
никнення культурних смислів шляхом їх діалогічної інтерпретації, а 
отже, сприяє формуванню сучасного мислення. Однією із визначних 
культурологічних концепцій мовно-семантичного спрямування є ме-
тафізика транскультури М. Н. Епштейна, джерелом якої є ідея “буття 
[людини – Є. Б.] у проміжку” культур В. С. Біблера [4, с. 45]. Цей 
дивний різновид буття спирається на синхронізацію множини різно-
часових культурно-духовних спектрів, з яких попередні, минулі не є 
застиглим у своїй музейності історичним “спадком”, що дає поштовх 
до прогресивного “сходження” лінійною матрицею культури, але є 
живим, нагально необхідним і значущим духовним наповненням 
людського існування [5, с. 307]. У результаті саме прикордонне буття 
людини стає швидше “можливістю”, аніж здійсненою потенцією, – 
можливістю, де рівноправними й рівноцінними виявляються ціннісні 
позиції усіх епох. При цьому засобом погодження численних погля-
дів на світ, моделей його розуміння (у В. С. Біблера – “образів особис-
тості”) є настанова на пошук вихідної точки нашого існування, “світу 
уперше”, “напередодні буття”, “безначального начала”, прадавньої 
межі гармонізації хаосу – в космос, або “архе” [4, с. 5] – мовою діа-
логістики “Третього”. 

Транскультурна модель ідентичності у М. Н. Епштейна завдяки 
маргіналізації свідомо протиставляється як універсалізму (глобаль-
ній культурі), так і партикуляризму (концепції мультикультурності). 
Незважаючи на доволі докладну характеристику окремих виявів і 
атрибутів транскультурного буття, його цілісний образ залишається 
певною мірою “річчю в собі” – номінальною єдністю, яку важко (і чи 
потрібно?) охопити однозначним логічним визначенням. Так, на дум-
ку М. Н. Епштейна, транскультура – це “універсальна система знаків 
(семіосфера)”, яка вивищується над конкретним розмаїттям обмеже-
них історичних, національних, расових, гендерних, професійних, ре-
лігійних культур і яка одночасно акумулює у собі усі їх уже наявні 
варіації та ще не здійснені можливості [6]. У межах транскультури 
людина перебуває на перехресті культур й одночасно належить їм 
усім, вбираючи їх у свій мікрокосм, подібно до “монади” Г. Лейбніца, 
і залишаючись при цьому самою собою. Як бачимо, образ транскуль-
тури у М. Н. Епштейна є органічним наслідком розвитку культурфі-
лософської думки як модерного, так і постмодерного напрямів. Так, 
ідея універсальності транскультури співзвучна класичним концеп
ціям “ейдосів” Платона, “вроджених ідей” Р. Декарта, “ноосфери”  



Серія “Філософія”. Випуск 8. 461

В. Вернадського, “великої монади” П. Тейяра де Шардена, “архетипів 
колективного безсвідомого” К. Г. Юнга, “трансперсонального поля” 
С. Гроффа, “мистецтва любові” Е. Фромма, “комунікації” К. Ясперса, 
“ми-суб’єкта” Ж. П. Сартра, комунікативної етики К. О. Апеля та  
Ю. Хабермаса, “метафізики всеєдності” (“Боголюдства”) В. С. Со-
ловйова, “надкультури” М. О. Бердяєва, “возз’єднання” Л. Карсавіна, 
“начала маси” Р. Гвардіні, “інтегрального гуманізму” Ж. Марітена, 
окремих екуменічних доктрин (Іоанн Павло ІІ, О. Мень). Ідея парти-
кулярності транскультури наближується до уявлень про персоналіс-
тичну незалежність від національної культури М. К. Мамардашвілі, 
ідеї “поза-перебування” (рос. “вне-находимости”) М. М. Бахтіна, ци-
клізм О. Шпенглера інтуїцій “гри в бісер” Г. Гессе та деконструкції 
Ж. Дерріда, що дозволяє уподібнити транскультурну ідентифікацію 
деконструктивістській грі із перекомбінування елементів буття, але 
одухотворену абсолютним смислом і поширену від елітарної інтелек-
туальної забави у тип буття кожної людини, яка в умовах культурно-
го плюралізму, навіть не виходячи з дому, є певною мірою “мігран-
том” – кочовиком по магістралях культур (“номадом” у Р. Брайдотті, 
“людиною мандруючою” лат. “Homo Viator” у Г. Марселя, “турис-
том” у В. А. Малахова).

Моделюючи транскультурну ідентичність, мимоволі стикаєшся 
з елементарною складністю: як зберегти відкритість світові і при 
цьому не втратити вірності своїм принципам (національним, релі-
гійним, особистим тощо)? На нашу думку, для успішного досягнення 
цього балансу необхідна першопочатково креативність суб’єкта, яка 
обумовлює його критичне, творче, селективне ставлення до плю-
рального потоку зовнішніх культурних імпульсів, здатність до їх від-
бору і трансформації відповідно до власної ідентичності. Досягнути 
цього можна за умов усвідомлення наявності культурного інваріанта 
– константної універсальної істини, спільної для своїх і чужих, що 
відкривається у діалозі “Я“ та “Іншого” як “Третій”. 

Отже, “Третій” як стрижень транскультурної ідентичності висту-
пає у двох вимірах: як глибинне джерело переконання, він є архетип-
ною основою “моєї власної” (партикулярної, унікальної, одиничної) 
самості й автентичності, а як спільне поле взаємодії – універсальним 
принципом, загальним для всіх. Виникає парадокс: найглибше, най-
оригінальніше у мені є одночасно нашим спільним, тим, що пов’язує 
мене з Іншим. Водночас необхідно не забувати про те, що трансцен-
дований “Третій” одночасно є інтракультурним, оскільки його виви-
щення над конкретним феноменальним розмаїттям локальних куль-



Наукові записки462

тур є, користуючись вдалими метафорами сучасного українського 
поета І. Павлюка, “вертикаллю глибини” або “летючим коренем” – 
зануренням в інтеріоризовану екзистенційну реальність духовного 
буття людини (у теологічній парадигмі – “серце”, “образ Божий”, “бо-
гоподібність”). Цілком можливо, що модель людини, адекватної ви-
могам і запитам ХХІ століття, є не більш ніж поверненням до тради-
ційних форм самоідентифікації культурного суб’єкта. Але на новому 
витку розвитку гуманітарного мислення (недарма багато мислителів-
романтиків попереднього століття проектували антропологію буття 
майбутньої людини як реанімацію середньовічних цінностей, – і по-
стмодерн з його інтерсексуальністю та “літературоцентричним” сві-
тобаченням, процедурою деконструкції, що в основі своїй утримує 
архетип екзегетики, довів це доволі переконливо). 

У висновках воліємо припустити момент скепсису. Актуалізація 
соціальної ролі культурології як механізму формування транскуль-
турної ідентичності через систему освіти природно призведе (і вже 
призводить) до інтенсивної культурологізації освітньої системи на 
рівні змісту і методів навчання – тенденцію, концептуальним об-
ґрунтуванням якої, власне, і займається наша дослідницька група 
київських культурологів. Пропри всю, здавалося б актуальність і 
принадність, такої перспективи, існує побоювання, що її подальше 
практичне втілення призведе до ідеологізації культурології (та діало-
гістики як її провідної методології) як свого роду нового “рятівного 
якоря” від науки, її включення в політичний дискурс, що загрожує 
культурології як принципово неідеологічній галузі трагедією само-
заперечення. Тому, здійснюючи будь-які філософські проектування, 
завжди треба зберігати ту долю феноменологічної неупередженості 
і критицизму, яка дозволить, розмірковуючи про культурну ідентич-
ність, не дійти до логічного абсурду й остаточно цю ж ідентичність 
не втратити, втім, це вже тема окремого майбутнього дослідження.

Література:
1. Габермас Ю. Філософський дискурс Модерну / Юрген Габермас ; 

[пер. з нім.]. – К.: Четверта хвиля, 2001. – 424 с.
2. Деррида Ж. О грамматологии / Жак Деррида ; [пер. с франц. Н. Авто-

номовой]. – М.: Издательская фирма “Ad marginem”, 2000. – 511 с. – “Уни-
верситеская библиотека; Серия “1/16”).

3. Деррида Ж. Письмо и отличие / Жак Деррида ; [пер. с франц. В. Ла-
пицкого]. – СПб.: Академисеский проспект, 2000. – 428 с.

4. Библер В. С. Нравственность. Культура. Современность: (Философ-



Серія “Філософія”. Випуск 8. 463

ские размышления о жизненных проблемах) / Владимир Соломонович Би-
блер. – М.: Знание, 1990. – С. 45. – (Новое в жизни, науке, технике. Серия 
“Этика”; № 4).

5. Библер В. С. ХХ век. Человек. Культура / В. С. Библер // Человек в системе 
наук / отв. ред. И. Т. Фролов; сост. Е. В. Филиппова; Всес. межведомственный 
ц-р наук о человеке АН СССР. – М. : Наука, 1989. – С. 307.

6. Эпштейн М. Знак пробела. О будущем гуманитарных наук / Михаил 
Эпштейн. – М. : Новое литературное обозрение, 2004. – С. 622-634.

Рецензент: доктор філософських наук, професор, завідувач 
кафедри культурології Національного педагогічного університету 
ім. М. П. Драгоманова В. Д. Бондаренко



Наукові записки464

УДК 241:141.155:572.1/.4

Петро Гусак

ЕВОЛЮЦІОНІСТСЬКА КОНЦЕПЦІЯ ЛЮДИНИ  
ТА ЇЇ ВПЛИВ НА ЕТИКУ І ПРАВО

У статті заторкується проблема руйнівного впливу 
еволюціоністської концепції людини на суспільні відносини, ети-
ку і право. Будучи світоглядною гіпотезою, теорія еволюції в усіх 
її різновидах витворює спотворене бачення людини, редукуючи 
її до лише біологічного рівня або розриваючи унікальну відповід-
ність між її духовною та біологічною сферами. Тому варто ви-
значити належний статус цієї теорії як ненаукової, а в христи-
янському контексті – захистити від неї вчення Церков.

Ключові слова: моральні норми, кооперація, біологізм, ідеоло-
гія, правовий позитивізм, біологічний детермінізм, самотрансцен-
денція людини, субстанційна душа, етичний релятивізм, аберація.

This article treats the problem of a ruinous influence of an evolutionary 
notion of man on civil relations, ethics and law. As a world view hypothesis, 
the theory of evolution in all its versions causes a distorted vision of man, 
reducing him to the mere biological level or tearing apart the unique 
correspondence between his spiritual and biological spheres. That’s why 
we should define its proper status as an unscientific aberration, and in a 
Christian context – protect from it a doctrine of Churches.

Key words: moral norms, cooperation, biologism, ideology, 
legal positivism, biological determinism, self-transcendence of man, 
substancial soul, ethical relativism.

Петр Гусак. Эволюционистская концепция человека и ее 
влияние на этику и право

В статье затрагивается проблема разрушительного влияния 
эволюционистской концепции человека на общественные отно-
шения, этику и право. Как мировоззренческая гипотеза, теория 
эволюции во всех ее разновидностях порождает искаженное ви-
дение человека, редуцируя его только к биологическому уровню 
или же разрывая уникальное соответствие между его духовной 
и биологической сферами. Поэтому следует определить надле-
жащий статус этой теории как ненаучной, а в христианском 
контексте – защитить от нее учение Церквей.

Ключевые слова: моральные нормы, кооперация, биологизм, идео-
логия, правовой позитивизм, биологический детерминизм, самотранс-
ценденция человека, субстанционная душа, этический релятивизм.

© Петро Гусак, 2011



Серія “Філософія”. Випуск 8. 465

Очевидним є, що чинні у кожній суспільно-культурній формації 
моральні норми, способи поведінки, підстави законодавства, а також 
розуміння стосунку людини до “Абсолюту” і до світу залежать від 
поширеної у “головах мас” (хоча й деколи виразно не усвідомленої, 
або мовчазно прийнятої за передумову) філософсько-антропологіч-
ної концепції людини (від неї залежать навіть релігійні та аскетичні 
практики чи їх відсутність, а також богословські спекуляції і виснов
ки). Якщо ця концепція спирається на теорію походження людини 
шляхом еволюції від неособових попередників (різні версії цієї теорії 
не роблять тут принципової різниці), то всі згадані нами норми, під-
стави і стосунки наберуть відповідного до цієї теорії змісту. А отже:

Перш за все, еволюціоністська концепція людини з необхідністю 
веде до редукціонізму щодо людської природи – у формі біологізму 
(який, як і всі інші “-ізми”, є ідеологією й не має нічого спільного з 
науково обґрунтованою біологією), тобто розуміння людини як суто 
біологічної істоти, позбавленої будь-якої духовності, яка відрізняєть-
ся від інших живих істот у найкращому випадку лише ступенево, і 
через те її фактично трактують на тому самому рівні, що й тварин, а у 
випадку закріплення біологізму в позитивному праві – нарівні з тва-
ринами також і з правового погляду. Така концепція людини дозволяє 
поводитися з нею “у біологічний спосіб” (тобто – аж до усунення з 
життя заради виживання “кращих”, або ж заради “вищої єдності”). 
Згідно з цією концепцією, людина є засадничо рівноцінною з тварина-
ми, яких вона знищує заради власного виживання, а отже, – нею мо-
жуть також пожертвувати заради “вищих цілей”. Сумних прикладів, 
які це унаочнюють, можна навести багато: відоме “державне мислен-
ня” в категоріях “кількості” і “насєлєнія на тєрріторії” (за висловом 
Тараса Возняка), відповідно до якого людей інструменталізують для 
державних цілей і вважають одночасно замінними як поголів’я; меди-
цина, що, відірвана від моральних норм, бере до уваги тільки тіло лю-
дини і тому уподібнюється до ветеринарії; експерименти на людях: 
клонування, дослідження ембріонів, яке веде до їхньої смерті, випро-
бування медикаментів, піддання радіоактивному опроміненню чи дії 
хімічних речовин при випробуваннях озброєнь чи (що ще страшні-
ше) біологічних маніпуляціях політичною і суспільною свідомістю 
громадян; врешті – аборти, і це все з покликáнням на знищення чи 
використання тварин для корисних цілей, тому що для прихильників 
біологістських поглядів нема сутнісної різниці між людьми і тварина-
ми. Особливо гротескним є біологізм так званих “екологічних рухів” 
та “зелених”, які декларують, що всі приналежні до “біосфери” живі 



Наукові записки466

організми потребують захисту, натомість недобачають, або й умисно 
замовчують злочини, що чиняться проти людей, а особливо – проти 
ще не народжених дітей. Ситуація погіршується, коли біологізм стає 
офіційною державною ідеологією, на основі якої видаються закони і 
розпорядження. Сюди належать усі закони, які легалізують аборти, 
досліди над людськими ембріонами, штучне запліднення, евтаназію і 
т. ін., внаслідок чого держава стає на бік об’єктивного зла, стає воро-
жою людині і втрачає сенс буття державою. З біологізмом узгоджу-
ється і правовий позитивізм, тому що природа людини, яка згідно з 
цією концепцією є тваринною за походженням і розвитком, не може 
розглядатися як первинна щодо позитивістських формулювань та іє-
рархічно вища від них підстава для права. 

По друге, якщо в біологічній сфері діють механізми еволюції, такі 
як мутація, пристосування і природний відбір в масштабах “космічної 
боротьби за існування”, тоді – якщо люди є лише “модифікованими 
мавпами” [9, с. 502] – їх без вагань переносять на людські відносини. 
Саме таке теоретичне перенесення зробив Герберт Спенсер у своєму 
“соціальному дарвінізмі”. Етичні наслідки цього можна легко впіз-
нати: “війна всіх проти всіх” з метою власного виживання, безжаль-
не знищення конкурентів, пригнічення слабших та менше вправних 
і т. д. – як це є, серед іншого, в дикому капіталізмі та марксистській 
класовій боротьбі, але не в останню чергу практично застосовується 
в сучасному етичному і політичному індивідуалізмі. Це не допома-
гає, коли Майкл Рузе, окрім “боротьби за існування”, звертає увагу на 
“кооперацію” організмів як на стратегію виживання [9, с. 502], тому 
що це завжди кооперація заради власних біологічних цілей – успіш-
ного розмноження й залишення у спадок власної генетичної інфор-
мації. (Тут ми залишаємо поза увагою проблему, що ані “боротьба 
за існування”, ні “кооперація заради біологічних цілей” як гадані 
стратегії виживання несумісні з фактичним поширенням абортів та 
контрацепції. Якщо б ці стратегії виживання були єдиними діючими 
серед людей механізмами, то аборти і контрацепція взагалі не могли б 
з’явитися). Отож, якщо “кооперація як стратегія виживання” справді 
існує, то етичні норми, які її приписують, ніколи не є справді етични-
ми, тому що вони ніколи не дозволять на самотрансценденцію люди-
ни заради мотивуючої значущості. “Кооперація заради виживання” 
була би просто “лагіднішою” формою “боротьби за існування”, при 
якій фактичне знищення конкурентів в існуванні замінене взаємним 
використанням для власних біологічних вигод, або ж для успішного 
просування власних генів; коротко: для егоїстичних цілей. Тому така 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 467

“кооперація” залишається крихкою і триває тільки доти, доки вигідні-
ше захищати власні біологічні інтереси об’єднаними силами в рамках 
групи (роду, суспільства, спільноти за інтересами, раси, виду і т. д.) 
проти інших подібних груп, причому ведеться відкрита “боротьба за 
існування” між самими групами. Однак тієї миті, коли власні біоло-
гічні інтереси особин всередині групи входять у конфлікт між собою, 
колишнє “лагідне” взаємне використання перемінюється у відкриту, 
безжалісну й нищівну “боротьбу за існування” колишніх членів групи 
між собою. 

Третім, прямим наслідком еволюціоністської концепції людини є 
біологічний детермінізм. Бо якщо в людині визнається тільки її біоло-
гічна структура, то все те, що відбувається у цьому конкретному інди-
віді, включно зі свідомістю, вольовими рішеннями і моральними пере-
конаннями, мусить з необхідністю випливати з його біологічної сфери 
як її епіфеномени (прояви) – адже згідно з цією теорією їм нізвідки 
більше узятися! І хоча загально зобов’язуючі у певній групі (суспіль-
стві) моральні норми можуть розглядатися як продукт історично-куль-
турного розвитку або соціальних договорів (конвенцій), то відповідно 
до цієї теорії їхнє остаточне джерело лежить в біології – у генетичній 
спадковості кожного індивіда. Ось промовисті слова Майкла Рузе: 

“Ми думаємо, що ми повинні допомагати, та що ми маємо 
зобов’язання супроти інших, тому що в наших біологічних інтересах 
є – мати такі думки. Однак з перспективи еволюції такі думки існують 
тому і тільки тому, що ті з наших можливих предків, які мали такі 
думки, вижили і краще розмножилися, аніж ті, які цих думок не мали. 
Іншими словами, альтруїзм є людською адаптацією, так само, як наші 
долоні, очі, зуби, руки і ноги. Ми – моральні, тому що наші гени, 
сформовані так природним відбором, сповнюють нас купою думок 
про те, щоб бути моральними. … Людські моральні уявлення зако-
рінені в біології так само, як і в культурному середовищі” [9, с. 504]. 
Причому це останнє знову ж таки розглядається як продукт внутріш
нього тиску, що його здійснюють гени на своїх носіїв – учасників 
цього середовища, змушуючи їх діяти якнайвигідніше для реплікації 
(відтворення) генів.

“... наші моральні уявлення є просто адаптацією, яку здійснив при-
родний відбір для сприяння нашим репродуктивним цілям… Мораль 
є не більше, ніж колективна ілюзія, навіяна нам нашими генами для 
наших репродуктивних цілей” [9, с. 506].

Цим перекреслюється необхідна для будь-якої етики свобода волі, 
здатність свідомо й вільно діяти, та моральна і правова відповідаль-



Наукові записки468

ність, яка з неї випливає. Тут варто зауважити, що біологічний де-
термінізм легко узгоджується з етичним психологізмом, відповідно 
до якого кожна моральна вимога завдячує своїм існуванням сліпому 
внутрішньому примусові, або ж загальній біологічній структурі інди-
віда, що змушує (чи спонукає) його “мислити тільки так, а не інакше” 
– без жодного зв’язку зі значущістю у трансцендентній щодо суб’єкта 
дійсності, якої врешті ці “моральні думки” повинні стосуватися. Тому 
такі “моральні думки” ніколи не відповідатимуть жодній дійсності. А 
оскільки кожен індивід по-своєму відчуває “моральні думки”, бо ко-
жен “змушений” власною спадковістю по-інакшому: адже для кож-
ного індивіда його стратегії виживання і репродукції за різних умов 
є різними. Цим відкриваються двері етичному релятивізмові. Отож, 
бачимо, що цими трьома наведеними тут етичними наслідками еволю-
ціоністської концепції людини усувається етика як така.

Є ще одна версія теорії еволюції, яка дивним чином чомусь по-
ширилася в католицьких наукових колах. Її основним творцем був 
німецький богослов Карл Ранер SJ (1904–1984) [8]. Проте ця версія 
ніколи не належала до викладеного в загальноцерковних документах 
католицького вчення; її різко скритикував папа Пій ХІІ у своїй енци-
кліці “Humani generis” (“[Походження] людського роду”) [7]. Згідно з 
цією теорією “людське” тіло виникає шляхом міжвидової еволюції “з 
передіснуючої живої матерії” (пор. критику цієї теорії в: [7]), а душу, 
як відмінну від тіла і матерії дійсність творить безпосередньо Бог [6]. 
На перший погляд видавалося б, що ця версія теорії еволюції може 
уникнути щойно зроблених сумних висновків стосовно етики і права: 
якщо існує відмінна від тіла духовна душа, то не залишається місця 
для біологізму та біологічного детермінізму.

Однак прихильники щойно згаданої версії теорії еволюції перейма
ють деякі елементи дарвінізму, які при визнанні сотвореності світу 
всемогутнім Богом не є необхідними та не сумісні з теїстичною мета-
фізикою. Й навіть ті мислителі, які не використовують елементів дар-
вінізму, а притримуються натхненого св. Августином Гіппонським 
вчення про еволюцію тільки неособової природи, а еволюцію люд-
ського тіла вважають лише “шляхом наскрізь духовного Божого тво-
рення” [4, с. 14–16], часто приймають платоністський дуалізм стосов-
но людської природи: вони переймають Платонове протиставлення 
тіла і душі як гетерогенних, зовнішньо й неначе “штучно” поєднаних 
елементів (щоправда, у Платона є тексти, де він наголошує на красі й 
змістовній сотвореності тіла, наприклад, у діалозі Тімей). Їм, щоправ-
да, слід признати рацію в тому, що якщо існує відмінна від тіла душа, 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 469

то мусить бути й момент, у якому здійснюється одушевлення, хоча це 
стається не після, а в самому моменті зачаття людини.

Тут можна би було зробити закид, що, відстоюючи одушевлення 
людини від самого початку існування людського єства, ми піддаємо 
сумніву й біблійну оповідь про створення людини, яка схожим на 
перший погляд до платонізму чином говорить про те, що Бог вдих-
нув душу у попередньо сформоване з пороху земного тіло Адама. Не 
вдаючись у суто богословську полеміку, не маємо тут наміру запе-
речувати вчення про відмінну від тіла субстанційну душу чи вчення 
про те, що її творить безпосередньо Бог. Адже антропологічний факт, 
що людина має відмінну від тіла субстанційну душу, випливає з її 
природи та унаочнюється відповідною метафізикою душі [2]. Ми не 
вбачаємо негативних моментів платонізму в понятті одушевлення та 
у визнанні “вдихнення духовної душі” після сформування тіла Адама 
з пороху земного, як про це розповідає Біблія (див.: Бут 2,7). Швидше 
негативні впливи платонізму помітно у вченні св. Томи Аквінського 
про ступеневе одушевлення [3, с. 385-387], а щонайбільш у згаданій 
ранерівській теорії еволюції людського тіла з тіла тварини, в яке Бог 
вдихає душу. Платонізм, на нашу думку, полягає у запереченні факту, 
що людський ембріон є особою від самого початку, та в концепції, 
згідно з якою людина могла б виникнути шляхом одушевлення духо-
вною душею на якомусь пізнішому етапі розвитку, а не від самого 
початку її тілесного існування, як виразно навчає Католицька Церква 
в особі папи Івана Павла ІІ, який в енцикліці Evangelium vitae (“Єван-
геліє життя”) стверджує, що безпосереднє одушевлення ембріона ста-
ється в момент зачаття [5, § 68]. Згадані ж вище дві тези новочасного 
платонізму означають (a) розірвання ідентичності людської особи від 
моменту початку її існування, і так само (б) єдності душі і тіла. І ці 
два моменти, у яких ми теж вбачаємо наслідки хибного платоніст-
ського дуалізму, ведуть у рамках всякої теорії еволюції, також і тієї, 
яка визнає існування Творця, до (в) заперечення особового характеру 
людського тіла від самого початку його існування, та (г) заперечення 
єдино гідного початку людського життя. Така концепція ставить під 
питання глибинну й тривалу ідентичність людської особи від само-
го початку її існування (яка узгоджується з нашим відчуттям мови, 
коли ми говоримо про наше зачаття чи зачаття іншої особи), а також 
змістовну відповідність між людською душею і людським тілом, та 
гідність початку людського життя і людського тіла. 

“Еволюція” людського тіла, для якого Бог безпосередньо творить 
душу, і в яке на певному етапі її вдихає, з метафізичного погляду, мо-



Наукові записки470

гла би бути можливою (при умові, якщо ми етимологічно правильно 
розуміємо термін “еволюція” – як розкриття вже наявного, в цьому 
випадку – потенцій (спроможностей), закладених Богом у нижчі сту-
пені життя), однак теорія, яка постулює таку еволюцію, містить в собі 
редукціоністську/біологістську інтерпретацію розвитку людського 
тіла на його гаданій “перед-людській стадії” філогенетичного розви-
тку, як і на стадії гаданої й ніколи не доведеної онтогенетичної “пере-
дісторії” під час пренатального розвитку.

Таким чином, можна ствердити, що і така “поміркована” версія 
теорії еволюції, особливо якщо її застосувати до пренатального роз-
витку людини, має загрозливі наслідки для цілої людської особи та 
для притаманної людському тілу гідності – тому що вона спрямову-
ється проти особового буття людини від самого початку її існування, 
і через те прирівнює людський ембріон (принаймні на ранніх стадіях 
розвитку) до тварини, та допускає, що “людське” тіло на ранніх ста-
діях чи то онтогенетичного, чи (гаданого) філогенетичного розвитку 
може бути неособовим.

Отож, якщо така “поміркована” теорія, яка постулює еволюцію 
тільки людського тіла, навіть і така, яка не вважає примітивні Дарві-
нові закони (пристосування до довкілля чи виживання сильніших) до-
статніми причинами еволюції, а припускає керовану Богом еволюцію 
у сенсі розвитку закладених Богом в матерію та нижчі форми життя 
rationes seminales (“насіннєвих логосів” за св. Августином Гіппон-
ським), таїть у собі небезпеку для концепції людини та для біоетики, 
то ще більше небезпечною є матеріалістична й відкрито чи приховано 
атеїстична теорія еволюції, яка постулює походження цілої людини з 
матерії та нижчих форм життя! Така теорія є цілковитою антитезою до 
дійсної особовості людини та до створення людини Богом-Творцем. 

Наостанок слід зауважити, що потрібно нарешті усвідомити, на-
скільки руйнівними є концепції походження і сутності людини, по-
будовані на псевдонаукових теоріях, що спираються на сумнівні, з 
погляду природничих наук, гіпотези та на хибну, “обернену з ніг на 
голову” метафізику, яка вважає небуття та виникнення з нього при-
чиною буття, а нижчі форми буття – причиною вищих [1, с. 96]. Мате-
ріалістично-атеїстичні версії теорії еволюції, але також і моністична 
теорія універсальної еволюції у сенсі вчення П’єра Тейяра де Шарде-
на маскуються під науковість, і мабуть цим можна пояснити таке їх 
поширення. Це стосується також, хоча й дещо меншою мірою, тео
рії еволюції людського тіла при збереженні тези про створення Бо-
гом людської душі. Підставою для формулювання подібних теорій 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 471

завжди є певні ідеологічні мотиви. Натомість, справжні природничі 
науки, а тим більше суворо філософська антропологія спростовують 
такі антиперсоналістичні теорії у їхніх різноманітних варіантах.

Витворювати філософські концепції людини на підставі згаданих 
теорій – хибно. Ще гірше – втягувати ці теорії у богослов’я; теорії, які 
не є вершиною науки, а навпаки, докладаються до помітного сьогод-
ні занепаду науки та перетворення її у “δοξα” – набір суб’єктивних 
необґрунтованих “міркувань” та “точок зору”. 

Література:
1. Блехшмідт Е. Збереження індивідуальності. Людина – особа від са-

мого початку (Дані ембріології людини) / Еріх Блехшмідт; [пер. з німець.  
С. Матіяш]. – Львів: Вид-во УКУ, 2003. – 118 с.

2. Зайферт Й. Особа як буття par excellence / Йозеф Зайферт; [пер. з  
англ. А. Костюк] // Досвід людської особи. Нариси з філософської антропо-
логії. – Львів: Свічадо, 2000. – С. 333–377.

3. Hl. Thomas von Aquin. Die Summe wider die Heiden / Hl. Thomas von 
Aquin. – Leipzig: Jakob Hegner, 1935. – 460 c.

4. Husak P. Gibt es eine akzeptable Deszendenztheorie für den Menschen? 
Kritische Reflexionen über die Phylogenese und Ontogenese des Menschen. / 
Petro Husak. – Bendern : Doktorthese an der IAP in Liechtenstein, 2004. – 208 c.

5. Pope John Paul ІІ. Encyclical Evangelium vitae (“Євангеліє життя”) / 
Pope John Paul ІІ. // AAS 87 [1995]. – C. 401–522. – Режим доступу до доку-
мента: http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/
hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae_en.html.

6. Pope John Paul II. Magisterium is concerned with the question of evolution, 
for it involves conception of man. Message to Pontifical Academy of Sciences / 
Pope John Paul II // L’Osservatore Romano, № 44, 30.10.1996. – C. 3, 7.

7. Pope Pius XII. Encyclical Humani generis (“[Походження] людського 
роду”) / Pope Pius XII. // AAS 42 [1950]. – С. 537. – Режим доступу до до-
кументу: www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-
xii_enc_12081950_humani-generis_en.html.

8. Rahner K. Theologische Anthropologie und moderne Entwicklungslehre. / 
Karl Rahner // Die evolutive Deutung der menschlichen Leiblichkeit. – Freiburg–
München: Karl Alber, 1960. – C. 180–214.

9. Ruse M. The significance of evolution / Michael Ruse // Singer Peter (ed.), 
A companion to Ethics. – Oxford: Blackwell Publishers, 1996. – C. 500–510.

Рецензент: доктор філософських наук, професор, проректор із 
навчально-виховної та наукової роботи Національного університету 
“Острозька академія” П. М. Кралюк 



Наукові записки472

ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРІВ

Артеменко Андрій – кандидат філософських наук, доцент кафедри філо-
софії і політології Харківського національного університету внутрішніх справ.

Баранова Наталія – кандидат філософських наук, доцент кафедри фі-
лософії та соціології Ніжинського державного університету імені Миколи 
Гоголя. 

Білик Ганна – аспірант кафедри теорії культури та філософії науки фі-
лософського факультету ХНУ ім.  В.  Н.  Каразіна.

Білик Катерина – здобувач кафедри культурології Харківської держав-
ної академії культури.

Більченко Євгенія – кандидат педагогічних наук, доцент кафедри куль-
турології Національного педагогічного університету імені М. П. Драго
манова.

Богера Христина – аспірант кафедри філософії Львівського національ-
ного університету імені І. Франка.

Бойко Ігор – доктор морального богослов’я (PhD), декан філософсько-
богословського факультету Українського католицького університету.

Борканюк Алла – кандидат філософських наук, доцент кафедри філосо-
фії Національної академії Служби безпеки України.

Блоха Ярослав – аспірант кафедри філософії Полтавського національ-
ного педагогічного університету імені В. Г.  Короленка.

Бочуля Олена – магістрантка Львівського національного університету 
імені Івана Франка. 

Брязкун Валентина – аспірант, викладач кафедри управління та євро-
інтеграції НПУ імені М. П. Драгоманова.

Буяшенко Вікторія – кандидат філософських наук, доцент кафедри со-
ціально-гуманітарних дисциплін та профспілкового руху Академії праці і 
соціальних відносин Федерації профспілок України.

Вишинський Святослав – аспірант Інституту філософії ім. Г. С. Ско-
вороди АН України

Власова Тетяна – доктор філософських наук, кандидат філологічних на
ук, доцент, завідувач кафедри філології та перекладу Дніпропетровського на-
ціонального університету залізничного транспорту ім. академіка В. Лазаряна

Возна Тетяна – викладач кафедри філософії та політології Тернопіль-
ського національного економічного університету.

Ганаба Світлана – кандидат філософських наук, старший викладач ка-
федри філософських дисциплін К-ПНУ імені І. Огієнка. 

Гапоненко Єлизавета – аспірант 2-го року навчання кафеди культуро-
логії філософського факультету ОНУ ім. I. I. Мечникова.



Серія “Філософія”. Випуск 8. 473

Гончарук–Чолач Тетяна – доктор філософських наук, професор кафе-
дри філософії та політології Тернопільського національного економічного 
університету.

Готинян Віталія – кандидат філософських наук, доцент кафедри фі-
лософії природничих факультетів Одеського національного університету 
імені І. І. Мечникова.

Гурик Мирослава – кандидат філософських наук, доцент кафедри філо-
софії та політології Тернопільського національного економічного універ-
ситету.

Гусак Петро – доктор філософії (Ph. D.), викладач кафедри філософії 
Українського католицького університету.

Даренський Віталій – кандидат філософських наук, доцент кафед
ри соціології Луганського державного університету внутрішніх справ  
ім. Е. Дідоренка.

Джугла Надія – викладач кафедри філософії та політології Тернопіль-
ського національного економічного університету.

Добко Тарас – доктор філософії (Ph. D.), перший проректор Україн-
ського католицького університету.

Завідняк Богдан – доктор філософії (Ph. D.), викладач кафедри філосо-
фії Українського католицького університету.

Карповець Марина – студентка ІІІ-го курсу гуманітарного факультету 
Національного університету “Острозька академія”.

Квасюк Лариса – кандидат філософських наук, доцент, завідувач кафе-
дрою документознавства та інформаційної діяльності Національного уні-
верситету “Осьтрозька академія”.

Кірюхін Денис – кандидат філософських наук, докторант Інституту фі-
лософії імені Г. С. Сковороди НАНУ.

Ковтун Ігор – викладач кафедри філософії та політології, Тернопіль-
ського національного економічного університету.

Козловець Микола – доктор філософських наук, доцент кафедри філо-
софії Житомирського державного університету імені Івана Франка.

Кудря Ігор – кандидат філософських наук, доцент кафедри гуманітар-
них дисциплін Київського університету права НАН України.

Кучер Тетяна – викладач кафедри культурології та філософії Націо-
нального університету “Острозька академія”.

Кушерець Тамара – кандидат філософських наук, докторант кафедри 
філософії філософського факультету Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка. 

Лазуріна Наталя – викладач Житомирського військового інституту  
ім. С. П. Корольова Національного авіаційного університету. 

Литвинчук Оксана – викладач кафедри гуманітарних наук Житомир-
ського державного технологічного університету, пошукач кафедри соці-
альної філософії та філософії освіти Національного педагогічного універ-
ситету імені М. П. Драгоманова.



Наукові записки474

Лященко Ірина – аспірант кафедри філософії Криворізького державно-
го педагогічного університету.

Матицин Олексій – аспірант філософського факультету Київського на-
ціонального університету імені Тараса Шевченка.

Матюх Тамара – асистент кафедри філософії Національного універси-
тету воного господарства та природокористування.

Михайлова Марина – аспірант кафедри філософії Житомирського дер-
жавного університету імені Івана Франка.

Роздайбіда Людмила – аспірант Центру українознавства філософсько-
го факультету Київського національного університету імені Тараса Шев-
ченка.

Семчук Надія – кандидат філософських наук, доцент кафедри філософії 
Київського університету імені Бориса Грінченка.

Соколовський Олег – аспірант кафедри філософії Житомирського дер-
жавного університету імені Івана Франка.

Терешкун Оксана – кандидат політичних наук, доцент, завідувач ка-
федри філософії та політології Прикарпатського юридичного інституту 
Львівського ДУВС. 

Тимчишин Богдан – доктор богослов’я (STD), викладач катехитично-
педагогічного інституту Українського католицького університету.

Шевчук Дмитро – кандидат філософських наук, старший викладач ка-
федри культурології та філософії Національного університету “Острозька 
академія”.

Шевчук Катерина – кандидат філософських наук, доцент кафедри фі-
лософії Рівненського державного гуманітарного університету. 

Шерепо Наталя – аспірант кафедри управління та євроінтеграції На-
ціонального педагогічного університету імені М. П. Драгоманова.

Шумка Михайлина – кандидат філософських наук, доцент кафедри 
філософії та політології Тернопільського національного економічного уні-
верситету. 

Яськів Богдан – кандидат філософських наук, доцент кафедри філософії 
Національного університету водного господарства та природокористування

Яценко Костянтин – аспірант Житомирського державного універси-
тету імені Івана Франка.

Яцик Сергій – аспірант кафедри філософії Житомирського державного 
університету імені І. Франка. 

 



Серія “Філософія”. Випуск 8. 475

ЗМІСТ
Христина Богера 
ЦІННІСТЬ СВОБОДИ ЯК ВИЯВ НАЦІОНАЛЬНОЇ  

ІДЕНТИЧНОСТІ У ТВОРАХ Г. СКОВОРОДИ ....................................3

Тетяна Власова
“ПОСТКОЛОНІАЛЬНА КРИТИКА”  

ТА УКРАЇНСЬКИЙ ФІЛОСОФСЬКИЙ ДИСКУРС ..........................12

Марина Михайлова 
ЕТНОКУЛЬТУРА ТА НАЦІОНАЛЬНА СВІДОМІСТЬ:  

СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ ...........................................19

Тетяна Гончарук-Чолач, Надія Джугла 
ОСОБЛИВОСТІ УКРАЇНСЬКОЇ МЕНТАЛЬНОСТІ  

ЯК ОСНОВА НАЦІОНАЛЬНОЇ САМОІДЕНТИФІКАЦІЇ ...............28

Мирослава Гурик, Михайлина Шумка 
“КАСТА ЛУЧЧИХ ЛЮДЕЙ” У СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКОМУ 

ВЧЕННІ ДМИТРА ДОНЦОВА ...................................................................36

Марина Карповець
АНТРОПОЛОГІЯ ТЕКСТІВ ОЛЬГИ КОБИЛЯНСЬКОЇ:  

“СЛІДИ” НІЦШЕАНСЬКОЇ НАДЛЮДИНИ .........................................46

Тетяна Возна
НАУКОВІ РОЗВІДКИ ПОСТАТІ М. СМОТРИЦЬКОГО .........................57

Богдан Яськів
УКРАЇНА “TERRA COGNITA І TERRA INCOGNITA”  

(ЗА РЕЗУЛЬТАТАМИ НАВЧАННЯ ПО ПРОГРАМІ НІМЕЦЬКОЇ 
СЛУЖБИ АКАДЕМІЧНИХ ОБМІНІВ УНІВЕРСИТЕТУ  
ІМ. Й. В. ГЕТЕ, М. ФРАНКФУРТ НА МАЙНІ) ...................................69

Костянтин Яценко 
ІНФОРМАЦІЙНЕ СУСПІЛЬСТВО: СОЦІОКУЛЬТУРНИЙ ВИМІР ...75

Наталія Шерепо 
ФЕНОМЕН МЕРЕЖЕВОГО ПРОСТОРУ:  

ФІЛОСОФСЬКЕ ВИЗНАЧЕННЯ .........................................................83

Валентина Брязкун
ДО УТОЧНЕННЯ ПОНЯТТЯ “ВІРТУАЛІЗАЦІЯ”  

ЯК ФІЛОСОФСЬКОЇ КАТЕГОРІЇ .............................................................93

Андрій Артеменко 
МЕРЕЖЕВЕ СУСПІЛЬСТВО І КРИЗА МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛІЗМУ ...104



Наукові записки476

Тамара Кушерець
ОСОБЛИВОСТІ АНАЛІЗУ СОЦІАЛЬНОГО ХАРАКТЕРУ  

В ПОСТІНДУСТРІАЛЬНОМУ СУСПІЛЬСТВІ .....................................112

Ірина Лященко 
ЕЛІТАРНА КУЛЬТУРА ХХ СТОЛІТТЯ: ПРОБЛЕМА ВИЗНАЧЕННЯ, 

СОЦІОКУЛЬТУРНІ ПЕРЕДУМОВИ ТА ОСНОВНІ ЕТАПИ  
ЇЇ ФОРМУВАННЯ І РОЗВИТКУ ..............................................................123

Наталія Баранова 
ЕСТЕТИЧНИЙ ВИМІР ДУХОВНОСТІ УКРАЇНСЬКОЇ КУЛЬТУРИ ...136

Тетяна Кучер 
ЕСТЕТИЧНИЙ СМАК ТА СУЧАСНА МОЛОДІЖНА КУЛЬТУРА .....144

Олексій Матицин 
МЕТОДОЛОГІЧНІ АСПЕКТИ ДОСЛІДЖЕННЯ ДУХОВНО-

ЕСТЕТИЧНИХ ОСОБЛИВОСТЕЙ УКРАЇНСЬКОГО 
ІКОНОПИСУ XV – XVI СТОЛІТЬ ..........................................................150

Катерина Білик 
КАРНАВАЛІЗАЦІЯ ОСОБИСТОСТІ  

У ТВОРЧОСТІ Є. МАЛАНЮКА ...............................................................159

Катерина Шевчук
ДО АНАЛІЗУ ОСНОВНИХ ІДЕЙ ЕСТЕТИКИ  

РОМАНА ІНҐАРДЕНА ................................................................................166

Людмила Роздайбіда
ОРІЄНТИРИ КОНЦЕПТУАЛІЗАЦІЇ  

ЕТНІЧНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ .....................................................................175

Віталій Даренський 
ПАРАДОКСИ ДІАЛОГІЧНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ:  

ДІАЛОГ ЯК “САМОІНШУВАННЯ” ........................................................185

Оксана Литвинчук
СОЦІАЛЬНА ТА ОСОБИСТІСНА ІДЕНТИЧНІСТЬ:  

СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АНАЛІЗ .........................................195

Алла Борканюк
ОСОБИСТІСТЬ ЯК ДЖЕРЕЛО ПОЗИТИВНОГО  

ЖИТТЄВОГО ТВОРЕННЯ: ПРОБЛЕМИ I ПАРАДОКСИ ............203

Єлизавета Гапоненко
ПРОБЛЕМА ОСОБИСТОСТІ ЯК ОБ’ЄКТ ФІЛОСОФСЬКОГО 

ДОСЛІДЖЕННЯ СТЕПАНА БАЛЕЯ .....................................................210



Серія “Філософія”. Випуск 8. 477

Ігор Бойко
ІДЕНТИЧНІСТЬ І СТАТУС ЛЮДСЬКОГО ЕМБРІОНА  

У СУЧАСНИХ БІОЕТИЧНИХ ДИСКУСІЯХ .......................................217

Оксана Терешкун 
СУЧАСНІ БІОТЕХНОЛОГІЇ  

ТА ІДЕНТИЧНІСТЬ ІНДИВІДА ...............................................................230

Микола Козловець 
МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛІЗМ VERSUS  

НАЦІОНАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ .......................................................243

Олег Соколовський
ПРОБЛЕМИ РЕЛІГІЙНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ  

В СУЧАСНОМУ АНТИТРИНІТАРНОМУ РУСІ ..............................259

Богдан Завідняк
ТРАНСЦЕНДЕНТНА РЕАЛЬНІСТЬ  

У ФІЛОНА ОЛЕКСАНДРІЙСЬКОГО .....................................................271

Ярослав Блоха
РЕЛІГІЯ ЯК ОСНОВНА СУСПІЛЬНА ЦІННІСНА ОРІЄНТАЦІЯ  

В МЕМУАРИСТИЦІ В. Г.  КОРОЛЕНКА .............................................283

Лариса Квасюк
РИМО-КАТОЛИЦЬКЕ ВЧЕННЯ ПРО ПЕРВОРОДНИЙ ГРІХ У 

КОНТЕКСТІ НАСТАНОВ ТРИДЕНСЬКОГО СОБОРУ (1545-1563) : 
КОМПАРАТИВНИЙ АСПЕКТ .................................................................291

Богдан Тимчишин
РОЛЬ ТА ОБОВ’ЯЗКИ ЧОЛОВІКА-БАТЬКА  

В ХРИСТИЯНСЬКІЙ РОДИНІ У ТВОРАХ МИТРОПОЛИТА 
АНДРЕЯ ШЕПТИЦЬКОГО .......................................................................301

Ганна Білик 
СУБ’ЄКТ ТВОРЧОСТІ: ІДЕНТИФІКАЦІЯ З НІЧИМ ............................314

Тамара Матюх
ГАЙДЕГГЕРІВСЬКА ІНТЕРПРЕТАЦІЯ ГУМАНІЗМУ:  

ЗАОЧНА ДИСКУСІЯ З САРТРОМ ........................................................321

Сергій Яцик 
ЕКЗИСТЕНЦІАЛЬНЕ СПРИЙНЯТТЯ ВЛАСНОГО “Я”: 

КОНСТИТУТИВНІ АСПЕКТИ ................................................................331



Наукові записки478

Тарас Добко
МАКС ШЕЛЕР ПРО ЕТИЧНУ РЕЛЕВАНТНІСТЬ СТАВЛЕННЯ 

ЛЮДИНИ ДО СЕБЕ .....................................................................................341

Олена Бочуля 
ТРАКТУВАННЯ АБСОЛЮТУ У ПОСТМОДЕРНОМУ ДИСКУРСІ ...354

Ігор Ковтун
ПРО “ОНТОЛОГІЧНЕ” ПІДҐРУНТЯ ПОНЯТТЯ БУТТЯ ...................365

Віталія Готинян
ЧИ МОЖЕ БУТИ БЕЗЕТАЛОННЕ ВИМІРЮВАННЯ 

ТЕОРЕТИЧНИМ МЕТОДОМ ПІЗНАННЯ? .......................................371

Ігор Кудря 
ВЕБЕРІВСЬКА КОНЦЕПЦІЯ ГЕНЕЗИЗУ  

І ЕВОЛЮЦІЇ КАПІТАЛІЗМУ .....................................................................378

Денис Кірюхін
СПРАВЕДЛИВІСТЬ ЯК ПРЕДМЕТ  

СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКОЇ РЕФЛЕКСІЇ ....................................388

Вікторія Буяшенко 
СОЦІАЛЬНЕ ПІКЛУВАННЯ В КОНТЕКСТІ  

СОЦІОКУЛЬТУРНОГО ПРОСТОРУ ......................................................397

Святослав Вишинський
ПАРАДИГМА АРХЕОМОДЕРНУ В ПЕРСПЕКТИВІ 

ІНТЕГРАЛЬНОГО ТРАДИЦІОНАЛІЗМУ ..........................................405

Дмитро Шевчук
ПОЛІТИЧНЕ ЯК УЯВЛЕНЕ ТА СИМВОЛІЧНЕ:  

ДО ОНТОЛОГІЇ ПОЛІТИЧНОГО СВІТУ ..............................................413

Світлана Ганаба 
ОСВІТНІЙ ПОТЕНЦІАЛ ТЕОРЕТИЧНИХ  

РОЗВІДОК ЕДГАРА МОРЕНА .................................................................425

Надія  Семчук
ФІЛОСОФІЯ ОСВІТИ І ПЕДАГОГІКА:  

НОВІ ШЛЯХИ ВЗАЄМОДІЇ ......................................................................432

Наталя Лазуріна
ГРОМАДЯНСЬКЕ СУСПІЛЬСТВО:  

ДО ПИТАННЯ СОЦІАЛЬНО-ФІЛОСОФСЬКОГО АНАЛІЗУ .....441



Серія “Філософія”. Випуск 8. 479

Євгенія Більченко
ЦІЛІ ЛЮДИНИ МІЖ МОДЕРНОМ І ПОСТМОДЕРНОМ:  

СПРОБА КРИТИЧНОГО КУЛЬТУРОЛОГІЧНОГО 
ПРОГНОЗУВАННЯ ХХІ СТОЛІТТЯ ................................................452

Петро Гусак
ЕВОЛЮЦІОНІСТСЬКА КОНЦЕПЦІЯ ЛЮДИНИ  

ТА ЇЇ ВПЛИВ НА ЕТИКУ І ПРАВО .....................................................464

ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРІВ ............................................................................472



Збірник наукових праць

НАУКОВІ ЗАПИСКИ
Серія “Філософія”

ВИПУСК 8

Головний редактор Ігор Пасічник

Відповідальний за випуск Микола Зайцев

Технічний редактор Роман Свинарчук

Комп’ютерна верстка Наталії Крушинської

Коректор Світлана Федорчук

Художнє оформлення обкладинки Катерини Олексійчук

Формат 42х30/4.
Папір офсетний. Друк різографія.

Ум. друк. арк. 28,75. Гарнітура “TimesNewRoman”
Тираж 100 прим.

Видавництво Національного університету “Острозька академія”
Україна, 35800, Рівненська обл., м. Острог, вул. Семінарська, 2.

Свідоцтво про державну реєстрацію  
РВ № 1 від 8 серпня 2000 року.


